
Por una política de los afectos 
en la economía social y solidaria 
 
DANIELA OSORIO-CABRERA 
 
 
 

Las reflexiones que comparto1 en este artículo son el fruto de articulaciones si-
tuadas durante más de diez años de trabajo en enseñanza, investigación y 

extensión relacionadas al campo-tema de la economía social y solidaria (en ade-
lante, ESS) desde perspectivas feministas. Las reflexiones están atravesadas por 
una forma de comprender el conocimiento como práctica social,2 que se compro-
mete con las personas y contextos con los que nos relacionamos. Desde una po-
sición situada que intenta equilibrar academia y activismo he venido desarrollando 
estrategias para comprender, aprender y aportar a este campo entre el Sur-Norte 
global.  
 
La ESS hace referencia a un campo en disputa3 sobre las formas de nombrar a 
estas experiencias socioeconómicas que suceden en el Sur-Norte global y que 
adquieren diversas formas de expresión y reconocimiento. Destaco de estas ex-
periencias la búsqueda por establecer relaciones horizontales entre sus integran-
tes, las relaciones con el entorno desde perspectivas ecologistas, así como el 
establecimiento de redes de colaboración para su fortalecimiento. Me refiero a ex-
periencias socioeconómicas colectivas más tradicionales como las cooperativas 
hasta experiencias con modos de organización menos formales (huertos comuni-
tarios, club de trueque, monedas sociales, grupos de crianza compartida). 
 
La preocupación central del trabajo con la ESS que he abordado tiene que ver 
con el reconocimiento del aporte de estas experiencias al desarrollo de relaciones 
más justas y equitativas. La mirada feminista que me atraviesa se encuentra ins-
pirada en los diálogos con las epistemologías feministas. Me refiero al reconoci-
miento de una vida interdependiente que requiere ser reconocida dentro de 

1  En este texto utilizaré la primera persona del singular y primera del plural reconociendo el carácter colectivo 
del conocimiento que comparto, pero haciéndome cargo de los reordenamientos que presento en este texto. 

2  Donna Haraway, Ciencia, ciborgs y mujeres: La reinvención de la naturaleza, Cátedra, Madrid, 1991.
3  Antonio Cruz, «A construção do conceito de Economia Solidária no Cone Sul», Revista Estúdios 

Cooperativos,12 (1), 2006, pp. 7-27.

63

A 
fo

nd
o

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 6373

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 63



marcos de referencia para una vida vivible.4 Esta mirada nos señala la necesidad 
de comprender que necesitamos de otras y otros para vivir, tanto humanos como 
no humanos. En estos diálogos, la inspiración del trabajo de las economistas fe-
ministas ha sido clave, en particular los desarrollos de Cristina Carrasco y Amaia 
Pérez Orozco sobre la sostenibilidad de la vida.5 Con ellas he aprendido acerca 
de la importancia de repensar los procesos socioeconómicos colocando la vida 
en el centro, todas las vidas. En un contexto de crisis ecológica, económica, social, 
política y de cuidados, con el avance de los fascismos en todo el mundo, un cam-
bio radical de mirada es imprescindible.  
 
Con otras compañeras6 del campo de la ESS en el Sur-Norte global hemos com-
partido esta preocupación. Entendemos que la ESS es una oportunidad para apor-
tar en la constitución de relaciones más justas y equitativas si es atravesada por 
los lentes violetas. Con esto me refiero a trabajar las distintas dimensiones que la 
mirada de la sostenibilidad de la vida propone, tanto en repensar las relaciones 
económicas en su materialidad, las relaciones de poder, la centralidad del cuidado 
de la vida, así como el lugar del afecto y la participación comunitaria. Redefinir lo 
económico para hacer visible lo invisible, en particular los trabajos que hacen po-
sible la vida como son el trabajo doméstico y de cuidados, así como darle recono-
cimiento a los cuerpos que lo sostienen.  
 
Las epistemologías feministas nos alertan de la mirada dicotómica. En varias di-
mensiones la economía feminista (en adalente, EF) insiste en la necesidad de 
romper con la dicotomía productivo-reproductivo para reconocer lo que sucede 
en el “entre”.7 Con esto me refiero a la necesidad de reconocer que esta dicotomía 
produce jerarquías entre las esferas e impide ver cuánto encontramos de repro-
ductivo en aquello llamado como productivo. En el caso de la ESS esto es muy 

4  Judith Butler, Marcos de guerra. Las vidas lloradas, Paidós, Madrid, 2010.
5  Cristina Carrasco, «La sostenibilidad de la vida humana: ¿Un asunto de Mujeres?», Mientras tanto, núm. 81, 

2001, pp. 43-70; Amaia Pérez Orozco, Subversión feminista de la Economía, Traficantes de sueños, Madrid, 
2015. 

6  Miriam Nobre, «Economía solidaria y economía feminista: elementos para una agenda», Revista Papeles de 
Economía Solidaria, 4(1), 2015, pp. 1-24; Yolanda Jubeto y Mertxe Larrañaga, «La economía será solidaria 
si es feminista. Aportaciones de la economía feminista a la construcción de una economía solidaria», en Yo-
landa Jubeto et al. (eds.), Sostenibilidad de la vida. Aportaciones desde la Economía Solidaria, Feminista y 
Ecológica, REAS, Bilbao, 2014, pp.13-26; Elba Mansilla, Joana Grenzner y Silvia Alberich, Femení plural. Les 
dones a l’economia cooperativa, Diputació de Barcelona, Barcelona, 2014; Flora Partenio y María Atienza, 
«Las Economías transformadoras desde la Economía Solidaria y Feminista: encuentros, diálogos y propues-
tas», Tekoporá. Revista Latinoamericana De Humanidades Ambientales Y Estudios Territoriales. 4(1), 2022, 
pp. 27-42. 

7  Antonella Picchio, Condiciones de vida: perspectivas, análisis económico y políticas públicas, Revista de eco-
nomía crítica, 7, 2009, pp 27-54.

Daniela Osorio-Cabrera

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 6373

64

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 64



claro en experiencias socioeconómicas como por ejemplo huertos comunitarios 
y la centralidad del cuidado de la vida en sus prácticas. Sin embargo, también 
estamos hablando de lo reproductivo cuándo en una cooperativa de trabajo iden-
tificamos quién se encarga de limpiar los baños, hacer las compras de la oficina, 
hacer el café, dejar ordenados los lugares de trabajo. Es necesario entonces re-
conocer todo eso que hace a lo reproductivo aconteciendo en lo productivo y, 
sobre todo, hacernos la pregunta de qué cuerpos están siendo responsables de 
estas tareas. Por lo tanto, hacer visible lo invisible es un aprendizaje del diálogo 
con la EF.  
 
Esta mirada nos lleva también a redefinir aquello de lo político, para pensar más 
allá de las formas representativas. Construir una mi-
rada desde la sostenibilidad de la vida también nos 
aporta a pensar en los efectos de la dicotomía  
razón-emoción que atraviesa el análisis de las rela-
ciones socioeconómicas. Acostumbradas a la racio-
nalización de la política, la propuesta de la 
politización de los afectos nos permite analizar el im-
pacto de los mismos en la transformación social.8 Es 
sobre este punto que me quiero detener en este ar-
tículo para contribuir a pensar acerca de la dimensión afectiva como potencia y lí-
mite de estos procesos colectivos.  
 
Con las Precarias a la deriva9 aprendimos la apuesta feminista por la visibilización, 
en un sentido amplio, de los cuidados y la importancia de los soportes afectivos. 
Sin embargo, este reconocimiento no es una invitación a que sea asumida nue-
vamente por cuerpos feminizados, sino para que se instale en el discurso social y 
político su dimensión más invisible. Nos invito entonces, a prestar atención a nues-
tras formas de prestar atención como nos propone Viciane Despret10 revisitando 
procesos con otra sensibilidad e inteligibilidad para aportar en el reconocimiento 
de las vidas vivibles.11 

  8  Daniela Osorio-Cabrera, «Economía Solidaria y Feminsmo(s): pistas para un diálogo necesario», en Enrique 
Santamaría, Laura Yufra, Juan de la Haba ( eds) Investigando Economías Solidarias, Pol·len edicions sccl y 
Odile Carabantes, Barcelona, 2018, pp. 97-106.

  9  Precarias a la deriva, A la deriva por los circuitos de la precariedad femenina, Traficantes de Sueños, Madrid, 
2004. 

10  Viciane Despret, Habitar como pájaro. Modos de hacer y de pensar los territorios, Cactus, Buenos Aires, 
2022. 

11  Judith Butler, Marcos de guerra. Las vidas lloradas, Paidós, Madrid, 2010.

Por una política de los afectos en la economía social y solidaria

65

A 
fo

nd
o

Acostumbradas a la 
racionalización de la 
política, la propuesta 
de la politización de los 
afectos nos permite 
analizar su impacto en 
la transformación 
social

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 65



La necesidad de profundizar en los afectos para la sostenibilidad 
de la vida 
  
Las geógrafas feministas Gibson y Graham12 nos insisten en la necesidad de vi-
sibilizar temáticas históricamente invisibilizadas para crear perspectivas posibles 
de cambio social. Como señalaba previamente la mirada dicotómica atraviesa el 
pensamiento moderno. América Latina no escapa a estos procesos de racionali-
zación a través de la colonización del saber.13 Como señala María Lugones,14 el 
propio análisis de género muchas veces recae en binarismos y jerarquías, repro-
duciendo invisibilidades en las formas de estar-pensar el mundo según dinámicas 
sexo-género obviando otras dimensiones como las raciales o de clase. 
 
La problematización sobre los afectos y las emociones ha formado parte de las 
discusiones académicas actuales. Alí Lara y Giazú Enciso-Domínguez15  nos ha-
blan de la condensación de los estudios sobre el afecto en el ámbito académico 
e institucional en los últimos veinte años bajo la noción de giro afectivo. Sin em-
bargo, como señala Sara Ahmed,16 la mirada sobre los afectos no es nada nueva 
para los feminismos, en particular los feminismos negros. El trabajo de Audre 
Lorde17 es clave en este sentido, por ejemplo, para pensar lo que hoy enunciamos 
como politización del malestar. Los planteos de Audre Lorde sobre la rabia como 
fuente de creatividad y motor para el cambio son un ejemplo para pensar el afecto 
en los procesos de transformación social. Desde esta mirada, se nos invita a pen-
sar no desde lógicas individualizantes, sino a reconocer el carácter práctico de las 
emociones en cuanto al reconocimiento de las vidas que importan.  
 
En este texto hablaré tanto de afectos como de emociones, reconociendo que 
existen distinciones entre estas nociones. Desde la filosofía encontramos las ins-
piraciones en los trabajos de Spinoza18 sobre el afecto, con relación a esa fuerza 
o intensidad que se produce en el encuentro, y al aumento o disminución de la 

12  Katerine Gibson y Julie Graham, «Diverse Economies: Performative Practices for “Other Worlds”», Progress 
in Human Geography, 32 (5), 2008, pp.  613-632.

13 Anibal Quijano, «Colonialidad y modernidad/racionalidad», Perú Indígena, 13, 29, 1992, pp. 11-20.
14  María Lugones, «Rumbo a un feminismo descolonial», La manzana de la discordia, 6, (2), 2011, 105-119.
15  Alí Lara y Giazú Enciso-Domínguez, «El Giro Afectivo», Athenea Digital, 13(3), 2013, pp. 101-119.
16  Sara Ahmed, Manual de la feminista aguafiestas, Cajanegra, Buenos Aires, 2023, citado en Danele Sarriu-

garte Mochales,«La aguafiestas nos une y nos recuerda que la comunidad feminista no es cálida ni cariñosa», 
Pikara, 23 de octubre de 2024, disponible en: https://www.pikaramagazine.com/2024/10/la-aguafiestas-nos-
une-y-nos-recuerda-que-la-comunidad-feminista-no-es-calida-ni-carinosa/

17  Audre Lorde, Hermana otra, Horas y Horas, Madrid, 2022.
18  Baruch Spinoza, Ética, IV, Alianza Editorial, Madrid, 1987.

Daniela Osorio-Cabrera

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 6373

66

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 66



capacidad del cuerpo para actuar o conectar. Por otro lado, encontramos las emo-
ciones entendidas desde matrices culturales como patrones corpóreo-cerebrales 
que se producen de manera reconocible como pueden ser el miedo, la angustia, 
la culpa, la rabia, etc19. Hacer esta distinción pretende enunciar que no siempre 
estamos hablando de lo mismo. Sin embargo, desde una mirada integral razón-
emoción podemos pensar las emociones como parte de esas formas de ser afec-
tadas en las relaciones sociales.20  
 
Desde la perspectiva de la sostenibilidad de la vida se nos invita a incorporar la 
dimensión afectivo-relacional en lo económico. Dice Amaia Pérez-Orozco21 que 
incorporar la dimensión emocional en la relación mercado-no mercado permite 
complejizar el análisis centrado en la lógica de la acumulación, así como la posi-
bilidad de pensar la sustitución automática de todos los trabajos en el espacio re-
munerado. Como señala Cristina Carrasco,22 si consideramos el trabajo doméstico 
y de cuidados, podemos decir que es posible sustituir en el mercado las tareas 
materiales que lo involucran, pero no así el contexto afectivo-relacional que lo sos-
tiene y que es inseparable de sus acciones. Amaia Pérez Orozco23 nos señala en 
relación con los afectos en los cuidados, la importancia de considerar por lo menos 
dos dimensiones: lo insustituible dentro de las relaciones sociales, y también a su 
doble signo, valorando también las lógicas de sometimiento en las que se pueden 
sostener estas relaciones. 
 
Los afectos también han sido parte del debate como campo de la producción ca-
pitalista y la mercantilización de las esferas reproductivas. Los trabajos de Hardt 
y Negri24 hablando del trabajo afectivo resaltan el lugar que tienen los afectos en 
la lógica de explotación capitalista. En palabras de Silvia López-Gil25 los afectos 
se han convertido en el campo de operaciones del poder, apropiándose de las re-
laciones de colaboración para la acumulación de valor.  
 
Esta dimensión afectiva también es utilizada actualmente en la expansión de las 
nuevas derechas.26 La movilización afectiva de la indignación y la rabia, los afectos 

19  Alí Lara y Giazú Enciso-Domínguez, «El Giro Afectivo», Athenea Digital, 13(3), 2013, pp. 101-119.
20  Ibidem.
21  Amaia Pérez Orozco, 2015, op. cit. 
22  Cristina Carrasco, 2001, op. cit.; Amaia Pérez Orozco, 2015, op. cit. 
23  Amaia Pérez Orozco, 2015, op. cit. 
24  Maichel Hardt y Tony, Negri, Imperio, Paidós, Barcelona, 2005. 
25  Silvia López-Gil, Nuevos Feminismos. Sentidos comunes en la dispersión. Una historia de trayectorias y rup-

turas en el Estado español, Traficantes de sueños, Madrid, 2011.
26  Verónica Gago y Gabriel Giorgi, «Notas sobre las formas expresivas de las nuevas derechas. Las subjetivi-

dades de las mayorías en disputa», Anuario de la Escuela de Historia Virtual, 21, 2022, pp. 61-74. 

Por una política de los afectos en la economía social y solidaria

67

A 
fo

nd
o

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 67



reaccionarios, en palabras de Verónica Gago y Gabriel Giori, canalizan en postu-
lados fascistas. La búsqueda de la hiper individualización y la “antipolítica”, el libre 
mercado, y sus gramáticas de racismo, masculinismo y clasismo son sus carac-
terísticas centrales.  
 
Promover una mirada sobre los afectos en la ESS refiere a la necesaria proble-
matización de sus efectos en la vida colectiva. La mirada crítica que proponemos 

nos lleva a pensar la política afectiva en su doble 
signo, como impulso y como freno en los proce-
sos colectivos.27  Cuando planteamos una política 
de los afectos nos referimos a la política en un 
sentido amplio. Haremos referencia en este texto 
a la politización de la vida cotidiana tanto en sus 
formas de organización, la toma de decisiones, la 

capacidad creativa en la vida colectiva más allá de las instituciones.28  

 

 
Los afectos como potencia-freno en los procesos 
socioeconómicos colectivos 
 
Como señalaba al inicio, el componente afectivo es uno de los menos considera-
dos en el análisis socioeconómico, incluso en los espacios de activismo político. 
La racionalidad dominante del pensamiento colonial nos impide reconocer los efec-
tos que tiene como impulso y freno de la vida colectiva.29 Como señala Florencia 
Montes Paez,30 si nos proponemos acompañar procesos es necesario recuperar 
la perspectiva de los cuerpos, afectos y vínculos haciendo evidente la complejidad 
de estar con el otro, reconocer el carácter profundamente afectivo del acompaña-
miento. Esto es especialmente así si hablamos de las experiencias del campo de 
la ESS, experiencias que apuestan por la solidaridad, la confianza y el cuidado de 
la vida en todos sus términos.  
 

27  Itziar Gandarias y Joan Pujol, «De las otras al no(s)otras: Encuentros, tensiones y retos en el tejido de arti-
culaciones entre colectivos de mujeres migradas y feministas locales en el País Vasco», Encrucijadas, 5, 
2013, pp. 77-91.

28  Marina Garcés, Un mundo común, Ediciones Bellaterra, Barcelona, 2013.
29  James Jasper, «Las emociones y los movimientos sociales: veinte años de teoría e investigación», Revista 

Latinoamericana de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad, 10, 2012, pp. 46-66.
30  Florencia Montes Paez, Acompañar es político. Ensayo transfeminista sobre la situación de calle, Abduciendo 

Ediciones, Bs As, 2024.

Daniela Osorio-Cabrera

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 6373

68

La mirada crítica que 
proponemos nos lleva a 

pensar la política afectiva 
en su doble signo, como 

impulso y como freno en 
los procesos colectivos

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 68



La propuesta de reconocer los afectos no busca retornar a planteos esencialistas 
o románticos. La dimensión afectiva nos expone a nuestros deseos y también a 
nuestros miedos, atravesados por dinámicas sociales. Estas formas de afectación 
tanto sostienen nuestra presencia, como pueden ser motivo de nuestra distancia 
o alejamiento de los espacios colectivos. Reconocer el papel que ocupan, generar 
visibilidad sobre sus efectos y asumir colectivamente la responsabilidad de su ges-
tión, serían parte de la apuesta política para el cambio.31 
 
En el acompañamiento de experiencias dentro del campo de la ESS me ha tocado 
presenciar procesos colectivos que se desarman, no necesariamente porque los 
números no cierren, sino por relaciones conflictivas a la interna de las organiza-
ciones. Si decimos que en estas experiencias las personas están en el centro es 
necesario abordar colectivamente el conflicto en ellas. El trabajo de muchas com-
pañeras feministas en el último tiempo en el campo de la ESS viene siendo un 
aporte para transformar estas invisibilizaciones.32 
 
La confianza es un elemento destacado en las experiencias de ESS33 base del re-
lacionamiento y el intercambio. Sin embargo, poco se han estudiado sus efectos 
en la vida de los colectivos. Los vínculos de confianza se construyen y tienen sus 
dinámicas de apertura y cierre, aunque no siempre reconocidos entre sus inte-
grantes. Esto que se naturaliza e invisibiliza, tiene efectos importantes en la vida 
colectiva. Asumirlo y trabajar para descomprimir sus efectos en la organización, 
se abre como posibilidad y necesidad en estas experiencias. Estrategias como los 
grupos de bienvenida o las actividades sociales y de ocio más allá de la tarea, co-
laboran en el conocimiento que teje las redes de confianza. 
 
Exponer la vulnerabilidad en la sociedad que habitamos está mal visto. Al mismo 
tiempo, la promoción del autocuidado en las dinámicas colectivas muchas veces 
es señalado como individualismo o egoísmo. Sin embargo, como señala Silvia 
López Gil,34 la necesidad de mostrar nuestra vulnerabilidad y compartirla, brinda 
estrategias para reconocer desde donde estamos construyendo la vida en común. 

31  Daniela Osorio-Cabrera, Modos de vida vivibles. Economía(s) Solidaria(s) y Sostenibilidad de la vida, Tesis 
doctoral, Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona, 2017. 

32  Mireia Bosch (coord.), Democratització i corresponsabilitat de les cures. Pràctiques inspiradores dins de l’ad-
ministració pública, Red de Economía Solidaria, Barcelona, 2023, disponible en: https://xes.cat/llibre/demo-
cratitzacio-i-corresponsabilitat-de-les-cures-practiques-inspiradores-dins-de-ladministracio-publica/

33  Jean Louis Laville y Jordi García, Crisis capitalista y Economía Solidaria, Icaria, Barcelona, 2009. 
34  Silvia López-Gil, «Debates en la teoría feminista contemporánea: sujeto, ética y vida común», Quaderns de 

Psicologia, 16(1), 2014, pp. 45-53.

Por una política de los afectos en la economía social y solidaria

69

A 
fo

nd
o

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 69



La promoción del autocuidado en la vida colectiva refiere a generar colectivamente 
los mecanismos para cuidar los procesos singulares. Me refiero a que lo colectivo 
no puede borrar las particularidades y homogeneizar las necesidades de cuidado. 
Se necesita un abordaje desde el reconocimiento de las diferencias en las emo-
ciones para una dinámica común.  
 
Esta no es una invitación a psicologizar los procesos colectivos, llevándolos a un 
terreno de la individualización, ni instalar jerarquías afectivas donde la negatividad 
siempre es insana como nos alerta Lucía Gómez.35 Lo que proponemos en este 
trabajo es romper la dicotomía público-privado de estas afectaciones, superando 
la lógica individualizante que responde a estas situaciones como “temas perso-
nales” que cada quién debe resolver. Asumir la responsabilidad colectiva de estos 
malestares es uno de los aprendizajes de estos años que me ha tocado compartir. 
Por un lado, señalando las causas estructurales que profundizan malestares para 
generar acciones activas para el cambio. Al mismo tiempo, generando estrategias 
colectivas que asumen la responsabilidad común del cuidado. Algunas de estas 
acciones desplegadas son:  ronda de sentires para iniciar una jornada de trabajo, 
grupo de cuidados dentro de la organización y/o por afinidades, espacios no mixtos 
para enunciar incomodidades y trabajarlas.  
 
En estos planteos habita una tensión que entiendo irresoluble o que no busca ser 
resuelta sino considerada. Por un lado, la necesidad de una mirada crítica sobre 
los efectos de las dinámicas afectivas que nos exponen al sometimiento de situa-
ciones de opresión. Al mismo tiempo, la necesidad de apelar a estrategias colec-
tivas que pongan en el centro el cuidado de la vida para promover relaciones 
afectivas que nos potencien en el encuentro. Entiendo que las  experiencias co-
lectivas que despliega la ESS son una posibilidad.  
 
 
Tramas comunitarias afectivas para sostener la vida  
 
Para cerrar, me gustaría resaltar la importancia de estas experiencias en el tejido 
de una trama afectiva territorializada. Los despliegues de las acciones comunita-
rias en territorio es una clave en las experiencias colectivas de la ESS.36 En un 

35  Lucía Gómez, «Otras cartografías políticas en la vida neoliberal y la disputa cultural», Monográfico Economía 
Feminista, Pikara, 2021, pp. 28-33. 

36  Anna Fernández e Iván Miró, L’economia social i solidària a Barcelona, Ciutat invisible, Barcelona, 2016. 

Daniela Osorio-Cabrera

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 6373

70

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 70



contexto social de fragmentación y segregación residencial en las grandes ciuda-
des, y que afectan de manera central a las relaciones sociales,37 apelar a la trama 
comunitaria ha sido clave en estas experiencias.  
 
Hace algunos años escribía38 sobre la posibilidad de apelar a pensar en comuni-
dad(es) afectivas de las que aprender a compartir nuestra vulnerabilidad para ha-
cernos fuertes; para construir espacio-tiempo de los cuerpos que sean una 
posibilidad para los buenos encuentros. En el último tiempo, con otras compañe-
ras,39 empezamos a resaltar la necesidad de estas tramas comunitarias para la 
sostenibilidad de la vida, rescatando el despliegue de las redes afectivas en la 
vida colectiva. Nos inspiramos en las miradas latinoamericanas, en particular los 
trabajos de Raquel Gutiérrez40 sobre la producción de lo común, rescatando las 
tramas comunitarias que lo sostienen. Trama como metáfora que permite recono-
cer los hilos que se tejen en las dinámicas colectivas, con nudos a veces más ní-
tidos a veces más difusos, que evita pensar en contornos delimitados o cerrados.  
 
En esta trama, lo común puede verse por los menos de dos formas, según plantea 
Silvia López-Gil:41 como la suma de pequeñas realidades que intentan construir 
una nueva unidad, con el riesgo de cerrarse en sí 
misma; o como proceso que se abre al contacto y a 
la posibilidad de ser afectadas, un común que no 
puede ser clausurado. La idea de tramas comunita-
rias afectivas no busca identidades cerradas ni lími-
tes prefijados, pero sí que despliega en la producción 
de lo común un hacer colectivo atravesado por el cui-
dado de la vida. Hablamos con esta noción de relaciones y prácticas que se des-
pliegan, muchas veces territorialmente, para la reproducción material y simbólica 
de la vida frente a la avanzada capitalista neoliberal.42 
 

37  Marisela Montenegro, Alicia Rodríguez y Joan Pujol, «La Psicología Social Comunitaria ante los cambios en 
la sociedad contemporánea: De la reificación de lo común a la articulación de las diferencias», Psicopers-
pectivas, 13(2), 2014, pp. 32-4.

38  Daniela Osorio-Cabrera, 2017, op. cit. 
39  Natania Tommasino, Daniela Osorio-Cabrera, Alicia Rodríguez, Dulcinea Cardozo y María Eugenia Viñar, 

«Tramas comunitarias para la sostenibilidad de la vida: articulaciones epistemológico-político-afectivas para 
pensar lo socio-comunitario», en Alicia Rodríguez et al. (ed.), Experiencias socio-comunitarias en extensión 
universitaria: diálogos inconclusos, Facultad de Psicología, Montevideo, 2023, pp. 55-68.

40  Raquel Gutiérrez, Horizontes comunitarios-populares, Traficantes de sueños, Madrid, 2017.
41  Silvia López-Gil, «Debates en la teoría feminista contemporánea: sujeto, ética y vida común», Quaderns de 

Psicologia, 16(1), 2014, pp. 45-53.
42  Natania Tommasino et al., 2023, op. cit.

Por una política de los afectos en la economía social y solidaria

71

A 
fo

nd
o

La idea de tramas 
comunitarias afectivas 
no busca identidades 
cerradas, sino un hacer 
colectivo atravesado 
por el cuidado de la 
vida ambientales

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 71



Otra clave para pensar las tramas afectivas se refiere al trato de la diferencia. En 
este sentido, es clave la idea de la política de la diferencia para recordar su reco-
nocimiento como base del encuentro. En palabras de Audre Lorde,43 habitar la 
casa de las diferencias como fuente de poder, creación y no de amenaza, reco-
nocer las distintas experiencias que nos atraviesan para encontrarnos. Con esta 
idea me gustaría destacar los esfuerzos por trabajar desde una mirada intersec-

cional las distintas posiciones que habitan las ex-
periencias de ESS. La apuesta requiere de un 
trabajo que asuma la gestión de las diferencias 
no como un apriori, sino una constante produc-
ción de diferencia para la vida común. Rescatar 
la mirada interseccional como herramienta polí-

tica que a partir de las situaciones concretas44 nos permite aproximarnos a las di-
námicas que establecen entre sí los ejes de opresión. Es decir, ¿en qué medida 
se construyen las diferencias y se establecen dinámicas que perpetúan procesos 
de exclusión? Estas preguntas insisten porque necesitamos pensar quiénes no 
están pudiendo participar en estas dinámicas colectivas, así como la necesidad 
de generar las condiciones de heterogeneidad que permitan estas diferencias.   
 
Esto implica, en palabras de Silvia López-Gil,45 poner en el centro lo que la articu-
lación desde las diferencias requiere: una política de la escucha atendiendo y 
aprendiendo de lo que hay de común en la experiencia cotidiana. Por un lado, los 
lazos que compartimos nos unen por nuestra condición de vulnerabilidad. En pa-
ralelo, es importante lograr una política imaginativa que no se quede con lo que 
hay, sino que genere otros sentidos al interior de las relaciones sociales. 
 
Las relaciones de afecto no solo las pensamos en relación con lo humano, sino 
también con lo más-que-humano,46 estableciendo relaciones de colaboración. La 
ESS establece sus principios y en muchas de sus prácticas el cuidado de la natu-
raleza. Las feministas comunitarias guatemaltecas47 nos hablan de la noción te-

43  Audre Lorde, 2022, op. cit.
44  Carmen Romero-Bachiller y Marisela Montenegro, Marisela, «La interseccionalidad como situación», comu-

nicación presentada en el Congreso Internacional de Psicología Crítica, Barcelona, España, 2014; Itziar Gan-
darias Goikoetxea, «¿Un neologismo a la moda?: Repensar la interseccionalidad como herramienta para la 
articulación política feminista», Investigaciones Feministas, 8.1, 2017, pp. 73-93.

45  Silvia López-Gil, «Debates en la teoría feminista contemporánea: sujeto, ética y vida común», Quaderns de 
Psicologia, 16(1), 2014, pp. 45-53.

46  Donna Haraway, Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno, Consonni, Bilbao, 2020.
47  Lorena Cabnal, «Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico de las mujeres in-

dígenas feministas comunitarias de Abya Yala», Momento de paro Tiempo de Rebelión, 116(3), pp. 14-17, 2010.

Daniela Osorio-Cabrera

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 6373

72

Las cosmovisiones 
indígenas nos invitan a 

una articulación entre 
sentires y saberes que se 

engarzan entre sí

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 72



rritorio-cuerpo para reconocer el carácter interdependiente entre nosotras y la na-
turaleza. Las cosmovisiones indígenas nos enseñan una y otra vez sus aperturas 
epistemológicas integrales y sus cuestionamientos a la mirada moderna colonial 
que nos separa. Nos invitan a una articulación entre sentires y saberes que se ar-
ticulan entre sí. La trama entonces se extiende en ecologías afectivas48 que nos 
conectan con la vida en todas sus formas y que insisten en establecer relaciones 
de colaboración para la reproducción de la vida humana y no humana. 
 
 
Una política afectiva para los buenos encuentros 
 
La filósofa uruguaya Anabel Lee Teles49 nos habla de una política afectiva que per-
mite crear y recrear nuevas relacionalidades. Su trabajo con las experiencias au-
tónomas en la crisis del 2002 en Argentina son su inspiración. Nos invita a generar 
territorios políticos como ambientes para la creación de relacionalidades que 
ponen en el centro el amor, la alegría, la amistad, la generosidad. Las experiencias 
de la ESS son eso, un campo de experimentación que reactualiza formas de lo 
colectivo de ayer y de hoy. Su diálogo con los feminismos nos recuerda la nece-
saria centralidad del cuidado de la vida, de todas las vidas, el reconocimiento de 
sus formas de sostenerla y la vigilancia por un reparto equitativo de su responsa-
bilidad. Comprender el carácter profundamente político de los afectos forma parte 
de esta reflexión, para superar la mirada racional y antropocéntrica que atraviesa 
las dinámicas colectivas. Dejarnos afectar por estos planteos es una responsabi-
lidad colectiva de primer orden en los tiempos que corren.  
 
 
Daniela Osorio-Cabrera es profesora adjunta en el Instituto de Psicología Social de la Facultad de 
Psicología en la Universidad de la República de Uruguay.

48  Cristina Cielo y Nancy Carrión, «La transformación de los territorios de cuidado en el circuito petrolero ecua-
toriano», en Susanne Hofmann y Melisa Cabrapan Duarte (eds.) Género, sexualidades y mercados sexuales 
en sitios extractivos de América Latina, 2019, pp 61-92. 

49  Annabel Lee Teles, Política afectiva. Apuntes para pensar la vida comunitaria, 2009, Fundación la Hendija, 
Paraná, 2009. 

Por una política de los afectos en la economía social y solidaria

73

A 
fo

nd
o

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 73


