
Yo, en Gaia; la ley moral,  
en mí 
 
RAÚL GARROBO ROBLES 
 
 
 
Ética y naturaleza 
 

«El êthos es el suelo firme, el fundamento de la práxis,  
la raíz de la que brotan todos los actos humanos».1 

JOSÉ LUIS LÓPEZ-ARANGUREN 
 
Mucho nos tememos que la ética haya devenido actualmente en un 
saber vetusto y grave que, aunque citado recurrentemente, tan solo fun-
ciona como aspiración para una minoría despierta y consecuente. An-
taño, las personas que sentían reparos para abandonarse acríticamente 
a los mandatos de la religión, a tradiciones difusas o a los caprichos de 
la fortuna buscaban en ella el instrumento para orientar su conducta con 
vistas a alcanzar una vida buena. En tiempos de Immanuel Kant, sirvió 
incluso de fundamento para conformar el deber en torno a una buena 
voluntad. Como es sabido, sus orígenes se remontan a la antigua Gre-
cia, donde −desde Sócrates, Platón y Aristóteles− formó parte de la fi-
losofía práctica, esto es, de esa rama de la filosofía que se ocupa de 
arrojar luz sobre aquello que, como el comportamiento humano, puede 
conducirse de diversas maneras. 
 
Como nos recuerda el filósofo español José Luis López-Aranguren, la 
procedencia etimológica de la palabra encuentra en el vocablo griego 
ἦϑος (êthos) su más temprana expresión. No obstante, el uso que los 
griegos dieron a este vocablo a lo largo del tiempo le confirió una doble 
significación. En la más antigua de ellas, êthos remitía a la «morada» 
de los animales, el «cubil» y la «guarida» en la que estos se crían. Por 

1  José Luis López-Aranguren, «La ética y su etimología», Arbor, nº 687-688, 2003, p. 595. Este 
artículo fue publicado inicialmente en 1955 en el nº 113 de esta misma revista; en 1958 López-
Aranguren lo refundió en el segundo capítulo («El principio etimológico») de su Ética.

117PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

En
sa

yo

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 117



extensión, pronto pasó a designar igualmente la «residencia» de los seres huma-
nos e, incluso, su lugar de origen, su «tierra patria» (πατρίδα γαῖαν, patrída gaîan).2 
No olvida Aranguren que el pensador alemán Martin Heidegger quiso ver en esta 

«morada» el «ser» del hombre, esto es, su Dasein, 
el «ahí» (da) de su «ser» (Sein), haciendo que la 
ética quedara de esta suerte integrada en la onto-
logía. Lo que hace del hombre su morada, el en-
contrarse a sí mismo en un hábitat existencial del 
que no puede segregarse y en cuya configuración 

se ve forzado a vivir y a realizarse es para Heidegger precisamente aquello que 
nos facilita conocerlo.3 Como veremos en seguida, este vínculo entre la ética y la 
ontología, esta familiaridad entre la morada del ser humano y lo que este en verdad 
es, se encuentra también en la base de la ética ecológica, una de cuyas deriva-
ciones ha adoptado en España, de la mano de Jorge Riechmann, el nombre de 
«simbioética». 
 
En cuanto al segundo significado, el más usual, del vocablo êthos, los helenistas 
suelen traducirlo como «manera de ser», «carácter».4 Tal es el sentido que adopta 
el término en la renombrada sentencia de Heráclito: «ἦϑος ἀνϑρώπῳ δαίμων», esto 
es, «el carácter [êthos] del hombre es su destino [daímon]»,5 donde se escenifica 
una ruptura cultural entre la concepción homérica de la «intervención psíquica di-
vina», como atenuante frente a las malas acciones, y una responsabilidad moral 
no exonerada y conscientemente asumida. Eric R. Dodds explicaba en Los griegos 
y lo irracional cómo a través de intervenciones como la de Heráclito se comenzó a 
efectuar en Grecia una crítica racionalista del paradigma homérico de moralidad 
que con el paso del tiempo condujo a la aparición del concepto filosófico de res-
ponsabilidad.6 Lo que el ser humano hace, así como las consecuencias que se de-
rivan de sus acciones, no depende ya para Heráclito de la voluntad o la intervención 
de un ser superior. Por lo contrario, añadirá Aristóteles en la Ética a Nicómaco (1103 

2  José M. Pabón, Diccionario manual griego-español, VOX, Barcelona, 1979, p. 282; José Luis López-Arangu-
ren, art. cit., 2003, p. 594 (véase también: Ética, Alianza, Madrid, 1983, p. 21). 

3  José Luis López-Aranguren, art. cit., 2003, pp. 594-595. Para una introducción a los existencialismos, en ge-
neral, y al pensamiento de Martin Heidegger, en particular, proponemos la lectura del libro de Pedro Fontán 
Jubero Los existencialismos: claves para su comprensión, Ediciones Pedagógicas, Madrid, 1994.

4  José M. Pabón, op. cit., p. 282; José Luis López-Aranguren, art. cit., 2003, p. 596.
5  Fragmento 119 Diels-Kranz (Estobeo, Antología de extractos, sentencias y preceptos, IV 40, 23); Geoffrey S. 

Kirk, John E. Raven y Malcolm Schofield, Los filósofos presocráticos. Historia crítica con selección de textos, 
Gredos, Madrid, 1994, pp. 307-309.

6  Eric R. Dodds, The Greeks and the irrational, University of California Press, Berkeley, 1951, pp. 181-182, así 
como el capítulo 1: «Agamemnon´s Apology», pp. 1-27 (trad.: Los griegos y lo irracional, Alianza, Madrid, 
2001, pp. 173-174 y 15-37).

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

118

El vínculo entre la ética y 
la ontología se 

encuentra también en la 
base de la ética 

ecológica

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 118



a 15-20), será la «costumbre», esto es, el «hábito» −que en griego se corresponde 
con la voz ἔϑος, éthos−, el que configure nuestra «manera de ser», nuestro «ca-
rácter» (ἦϑος, êthos) y, en consecuencia, el que nos depare en buena medida una 
u otra suerte en la vida. También Platón, en las Leyes (792 e), se había reafirmado 
brevemente en esta idea conforme a la cual el êthos −es decir, nuestra manera de 
ser, nuestro carácter− se construye a través de los hábitos. Y aunque Aristóteles 
yerra al hacer derivar etimológicamente el «carácter» (êthos) desde la «costumbre» 
(éthos), no podemos decir que haga lo mismo cuando filosóficamente sitúa en los 
hábitos adquiridos el fundamento de nuestra manera de ser. 

 
De lo anteriormente expuesto se deducen dos maneras aparentemente irreconci-
liables de comprender la ética: la primera, como una condición ontológica que nos 
viene impuesta por naturaleza desde el lugar que nos está vetado dejar de habitar; 
la segunda, como un hábito adquirido por el que viene a configurarse nuestro ca-
rácter en tanto que segunda naturaleza. Para la primera de estas dos nociones, 
vivir de conformidad con la naturaleza, esto es, ajustar nuestra conducta al hábitat 
existencial del que naturalmente formamos parte, se postularía como paradigma 
de vida buena. Para la segunda, tan sólo adquiriendo una serie de hábitos que no 
nos pertenecen por naturaleza estaríamos en condiciones de desarrollar una vida 
compatible con la adquisición de la felicidad. Sin embargo, aunque a primera vista 
ambas nociones parecen mutuamente excluyentes, entre ambas puede estable-
cerse un proceso de mediación por el que una y otra vendrían a converger en 
torno a los conceptos de «hábitat», «hábito» y «habitante». Todos ellos conforman 
una familia léxica,7 pero, más importante aún, también constituyen una unidad 
ecosistémica. «Hábitat» denota el lugar en el que se vive −el dónde−; «hábito», la 
manera adecuada para vivir en él −el cómo−; y «habitante», el ser vivo cuyos há-
bitos positivos favorecen su florecimiento −el quién−. Convencionalmente, los há-
bitos han sido estudiados por los filósofos, mientras que los ecólogos se han 
ocupado de los hábitats. De un tiempo a esta parte, sin embargo, esta divisoria se 
ha vuelto más difusa, lo que ha favorecido que pensadores como Jorge Riechmann 
hayan arraigado a ambos lados de la zona liminal para tender puentes entre sen-
dos espacios. 
 
Una ética en consonancia con el remanente semántico de su etimología no puede 
obviar las exigencias ontológicas que nos impone el «cubil» y la «guarida» que 

7  «Hábitat» y «habitante» proceden del latín habitare, que es el frecuentativo de habere («tener»), verbo del 
que también deriva nuestro vocablo «hábito».

Yo, en Gaia; la ley moral, en mí

119

En
sa

yo

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 119



aún hoy es para nosotros la Tierra que habitamos. El microbiólogo René Dubos 
insistió en ello a lo largo de su obra: 
 

El hombre sigue siendo de la Tierra, terrenal. La Tierra es literalmente nuestra madre, 
no solo porque dependemos de ella en cuanto a nutrición y cobijo, sino, aún más, porque 
la especie humana ha sido configurada por ella en las entrañas de la evolución. Cada 
persona está, además, condicionada por los estímulos que recibe de la naturaleza du-
rante su existencia. Si el hombre colonizara la Luna o Marte –contando incluso con abun-
dante provisión de oxígeno, agua y alimentos, y con una adecuada protección contra el 
calor, el frío y la radiación–, no lograría conservar su humanidad, ya que estaría privado 
de aquellos estímulos que solo la Tierra puede proporcionar. Del mismo modo, aun ha-
llándonos en la Tierra, perderemos progresivamente nuestra humanidad si continuamos 
ensuciando la atmósfera, el suelo, los lagos y los ríos, desfigurando el paisaje con mon-
tones de chatarra, destruyendo a las plantas y los animales salvajes, transformando, en 
suma, el mundo entero en un medio ajeno a nuestro pasado evolutivo. La calidad de la 
vida humana se halla inextricablemente entremezclada con los tipos y la variedad de 
estímulos que el hombre recibe de la Tierra y de la vida que esta alberga, porque la na-
turaleza humana está conformada biológica y mentalmente por la naturaleza externa.8 

 
En uno de sus últimos libros −Dónde aterrizar. Cómo orientarse en política−, el an-
tropólogo Bruno Latour daba cuenta del desplazamiento ontológico por el que los 
humanos hemos venido a situarnos definitivamente «fuera del suelo». Desde la 
irrupción de los objetos galileanos durante la Revolución Científica Moderna −cabe 
decir, desde que los seres humanos comenzáramos a asumir la realidad de la Tierra 
como si la contempláramos desde una exterioridad astronómica−, el sistema de 
producción ha desplazado a las prácticas de engendramiento de la vida. «En la 
modernidad −enfatiza Latour−, progresar es desprenderse del suelo primordial y 
dirigirse al Gran Afuera».9 Un desplazamiento ontológico como este −inocuo, pa-
radójicamente, a decir de la mayoría de las personas que lo padecen− ha condi-
cionado enormemente el comportamiento humano hasta el punto de conducirnos 
globalmente −como afirma Jorge Riechmann− hacia «sociedades inviables en una 
Tierra inhabitable».10 ¿De veras una ética que se pretenda a la altura de nuestro 
tiempo puede desentenderse de una ontología que devuelva a lo terrestre la cen-
tralidad para orientar nuestro comportamiento? ¿Seremos colectivamente capaces 
de reconocer en lo terrestre el êthos en que consiste nuestro hogar? La simbioética 

  8  Carmen Madorrán Ayerra (comp.), René Dubos. Pensar globalmente, actuar localmente. Antología, Catarata, 
Madrid, 2016, pp. 66-67.

  9  Bruno Latour, Dónde aterrizar. Cómo orientarse en política, Taurus, Barcelona, 2021, p. 106.
10  Jorge Riechmann, Ecologismo: pasado y presente (con un par de ideas sobre el futuro), Catarata, Madrid, 

2024, p. 138.

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

120

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 120



de Jorge Riechmann se ofrece en este respecto como la ética material que riguro-
samente nos pertenece y que más que nunca necesitamos. 
 
 
Simbioética como ética material 
 

«Creo que la crisis civilizatoria multidimensional que se ha convertido  
en una crisis existencial de la humanidad (una crisis de extinción de la especie)  

es antes que otra cosa una crisis ética».11 

JORGE RIECHMANN 
 
En 2012, apenas tres años después de ingresar en el Departamento de Filosofía 
de la Universidad Autónoma de Madrid en calidad de profesor titular de Filosofía 
Moral, Jorge Riechmann entregaba a las prensas Interdependientes y ecodepen-
dientes. Ensayos desde la ética ecológica (y hacia ella) −Ética extramuros, según 
el título con el que serían reeditados en 2016−. Dedicada a su amigo y maestro 
Francisco Fernández Buey, esta obra teje una ética expansiva que viene a funda-
mentarse ontológicamente más allá de la comunidad humana, esto es, extramu-
ros. No solo somos seres interdependientes que precisamos de otros congéneres 
humanos para sobrevivir; también somos ecodependientes, es decir, agentes mo-
rales en estrecha conexión biótica con otras muchas entidades vivientes tanto 
dentro como fuera de nuestro cuerpo. «Ni los individuos vivos, ni tampoco las es-
pecies a las que pertenecen, están aislados −destaca Jorge Riechmann−: nos ha-
llamos siempre insertos en sistemas».12 Y también: «desde la ecología sabemos 
que todo lo viviente está conectado, siendo la biosfera precisamente el sistema 
de interconexión global».13 Los méritos de este libro son numerosos −no olvidamos 
la sección en la que el filósofo y poeta madrileño polemiza frente al discurso pro-
taurino de un Fernando Savater blindado tras la ortodoxia formalista kantiana−.14 
Sin embargo, será en Simbioética, obra publicada diez años después −en 2022−, 
donde Riechmann culmine esta trayectoria insertando su ética ecológica en el 
seno de una «nueva cultura de la Tierra gaiana».15 
 

11  Jorge Riechmann, Simbioética. Homo sapiens en el entramado de la vida (Elementos para una ética ecolo-
gista y animalista en el seno de una Nueva Cultura de la Tierra gaiana), Plaza y Valdés, Madrid, 2022, p. 12.

12  Jorge Riechmann, Ética extramuros. Segunda edición revisada y actualizada de Interdependientes y ecode-
pendientes. Ensayos desde la ética ecológica (y hacia ella), UAM Ediciones, Madrid, 2016, p. 25.

13  Ibidem, p. 23.
14  Ibidem, p. 161 y ss.
15  Para una aproximación inicial a esta obra, véase: Raúl Garrobo Robles, «Reseña de Simbioética. Homo sa-

piens en el entramado de la vida, de Jorge Riechmann», Papeles de Relaciones Ecosociales y Cambio Glo-
bal, nº 166, 2024, pp. 150-153. 

Yo, en Gaia; la ley moral, en mí

121

En
sa

yo

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 121



Gaia −el equivalente latino de la diosa griega Gea− es el nombre con el que el 
químico James E. Lovelock bautizó a la entidad sobre la que gravita su cardinal 
aportación a las ciencias de la Tierra. En la elección de este nombre, Lovelock se 
había dejado orientar por el escritor William Golding, más versado que él en cues-
tiones de persuasión narrativa −no está de más recordar cómo, a grandes rasgos, 
para el constructivismo social la verdad científica requiere de aprobación social−. 
De acuerdo con su «hipótesis Gaia», la vida sobre la Tierra constituye una comu-
nidad biosférica conformada por el conjunto de los ecosistemas y los factores no 
vivos −abióticos− asociados a estos. Las condiciones de habitabilidad para la vida 
dependerían, en tal caso, de la propia vida, que habría moldeado los factores abió-
ticos a lo largo de las eras geológicas adaptándolos a sus propias necesidades. 
Las intuiciones de Lovelock pronto se vieron reforzadas por las tesis de la bióloga 
estadounidense Lynn Margulis, quien había estudiado el papel de la simbiogénesis 
en la evolución de la vida terrestre. En España, el físico Carlos de Castro ha pro-
longado esta hipótesis en la dirección de una «teoría Gaia orgánica».16 En defini-
tiva, con la irrupción de Gaia en escena estaríamos asistiendo a un 
desplazamiento telúrico en los cimientos mismos de la cosmología moderna. «El 
cambio cosmológico que va de Aristóteles a Galileo es de la misma magnitud que 
el de Galileo a Gaia», afirma Bruno Latour. «Con Galileo, nuestra comprensión se 
movió hacia un universo infinito. Llevó un siglo y medio captarlo y se enfrentó a 
fuertes resistencias».17 Tampoco las trabas que actualmente enfrentan la teoría 
Gaia orgánica de Carlos de Castro y la simbioética de Jorge Riechmann son me-
nores. Por lo contrario, mucho nos tememos que el cuerpo de intereses que ambas 
disputan al capitalismo les deparará feroces reacciones, nada que sus promotores 
no supieran ni esperaran.  
 
Ganar para Gaia un lugar dentro de la cosmología hegemónica −o mejor aún, 
construir desde Gaia una alternativa a la mentalidad cultural dominante con la que 
ganar la hegemonía− no debe ser interpretado como un esfuerzo por reintroducir 
la superstición en nuestras vidas. De acuerdo con Riechmann, la noción de natu-
raleza que representa Gaia es mucho menos que una ambigua y peligrosa reali-
dad sacralizada −que podría servir, por ejemplo, a fines supremacistas o 
machistas−, pero mucho más que la instrumentalización a la que es sometida en 
el capitalismo tardío. Gaia −y todo lo que ella significa− no es un producto de la 

16  Carlos de Castro, Reencontrando a Gaia. A hombros de James Lovelock y Lynn Margulis, Ediciones del 
Genal, Málaga, 2019. 

17  Bruno Latour, «This is a global catastrophe that has come from within», The Guardian, 6 de junio de 2020; 
citado por Jorge Riechmann, op. cit., 2022, p. 28.

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

122

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 122



irracionalidad humana, sino una realidad empírica, constatada por las ciencias natu-
rales, que hoy, junto con un conglomerado de saberes bien fundados −como la ter-
modinámica de sistemas disipativos de Ilya Pripogine o la bioeconomía de Nicholas 
Georgescu-Roegen− ha devenido en rigurosa ciencia. Como expresa Riechmann, 
«simplemente hay bases científicas para creernos un poco más en casa en el uni-
verso. Nada más y nada menos».18 De ahí que sobre los cimientos ontológicos de 
Gaia sea legítimo fundamentar una ética ecológica como la simbioética, así como 
batallar por una cultura gaiana hegemónica: 
 

Necesitamos, más que nunca, situarnos en el marco de Gaia y superar ese narcisismo 
de especie que llamamos a veces antropocentrismo moral [...] Necesitamos construir 
una cultura no de dominación sobre la naturaleza, sino de simbiosis con ella. Y la pers-
pectiva adecuada para ello es gaiana.19 

 
Si hubiéramos de clasificarla, ¿qué tipo de ética sería la simbioética?20 En principio, 
estaríamos hablando de una ética naturalista, ya que las máximas que de ella se 
derivarían −«no dañar a los seres que pueden ser dañados»,21 por ejemplo− no 
perderían de vista el entramado simbiótico de la vida, lo que le impediría consti-
tuirse de manera autónoma −es decir, de manera no-naturalista, formal−. Asi-
mismo, se trataría de una ética de fines. Esto último, de acuerdo con sus 
pretensiones universalistas, le permitiría evitar el subjetivismo de las éticas de mó-
viles y de bienes. Como ética de fines, partiendo de lo que los seres humanos 
somos verdaderamente −holobiontes insertos en Gaia− la simbioética habría de 
permitirnos saber lo que también deberíamos ser, ayudándonos de este modo a 
orientar nuestro comportamiento. Por otro lado, atendiendo a la relevancia que en 
la obra de Jorge Riechmann tiene una de sus máximas más recurrentes −«no es 
lo mismo ocho que ochenta»−, es innegable la atención que la simbioética pres-
taría a las consecuencias de las acciones humanas, lo que haría de ella una ética 
teleológica antes que deontológica. Además, las éticas teleológicas pretenden dis-
cernir qué es el bien no-moral con anterioridad a prescribir el deber, lo que les per-
mite un enraizamiento de la acción moral en la naturaleza humana, que es 
precisamente lo que le interesa a la simbioética. Finalmente, si para esta el bien 
supremo no es otro que la riqueza y el florecimiento de la vida en su ecodepen-
dencia, resulta evidente que con ella nos hallaríamos ante una ética material y he-

18  Jorge Riechmann, op. cit., 2022, p. 45.
19  Ibidem, pp. 277-278.
20  Para efectuar esta clasificación tomamos como referencia la obra conjunta de Adela Cortina y Emilio Martínez, 

Ética, Akal, Madrid, 2001 (en especial, su capítulo IV: «Las clasificaciones éticas», pp. 105-119).
21  Jorge Riechmann, op. cit., 2016, pp. 159-189 (más concretamente, la página 175).

Yo, en Gaia; la ley moral, en mí

123

En
sa

yo

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 123



terónoma. En efecto, en oposición a las éticas formales y autónomas, las mate-
riales sí reconocen una materia o contenido sobre el que fundamentar la morali-
dad. Para la simbioética, ya lo hemos repetido numerosas veces, no sería sino 
Gaia: 
 

¿Qué es lo realmente importante? La filosofía antropocéntrica contesta: «Los seres hu-
manos». El zoocentrismo dice: «Los animales». El biocentrismo amplía: «Todos los or-
ganismos». El ecocentrismo (gaiano) contesta: «La Tierra viva con todas sus 
criaturas».22 

 
¿Significa todo esto que a la simbioética le están vedados los beneficios que 
−desde Immanuel Kant− emanan de la fundamentación de la filosofía moral como 
ética formal? Es decir, ¿podría todavía la simbioética constituirse como una ética 
formal? 
 
 
Simbioética como ética formal 
 

Dos cosas colman el ánimo con una admiración y una veneración  
siempre renovadas y crecientes, cuanto más frecuente y continuamente  

reflexionamos sobre ellas: el cielo estrellado sobre mí y la ley moral dentro de mí.23 

IMMANUEL KANT 
 

Es nuestro propósito mostrar en esta sección hasta 
qué punto una ética material y extramuros −como 
la simbioética− podría aún confluir con una ética 
formal como la kantiana. Para ello, comenzaremos 
exponiendo sintéticamente las claves de la filosofía 
moral del filósofo de Königsberg tal y como estas 
se configuran en su etapa crítica. 

 
Lo primero que cabe decir de la ética kantiana es que esta se articula en torno a 
una de las ideas puras trascendentales de la razón: la idea de libertad (Freiheit). 
De conformidad con el marco establecido por Immanuel Kant en La crítica de la 
razón pura, esta idea no puede ser objetivamente corroborada por intuición sen-
sorial alguna, puesto que no cabe para ella ninguna experiencia posible. Ahora 

22  Jorge Riechmann, op. cit., 2022, pp. 203-204.
23  Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 288, Reclam, Stuttgart, 1989, p. 253 (trad.: Crítica de la 

razón práctica, Alianza, Madrid, 2005, p. 293).

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

124

Es importante mostrar 
hasta qué punto una 

ética material y 
extramuros −como la 

simbioética− podría aún 
confluir con una ética 

formal como la kantiana

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 124



Yo, en Gaia; la ley moral, en mí

125

En
sa

yo

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 125



bien, «cuando se trata de valor moral no importan las acciones, que se ven, sino 
aquellos íntimos principios de las mismas, que no se ven».24 En efecto, en tanto 
que provista de una facultad de razonar que le permite integrarse en el conjunto 
de las realidades inteligibles, la persona humana no puede prescindir de supo-
nerse como dotada de una libertad que en ella constituye el principio formal de su 
voluntad. Que podemos conformar nuestro comportamiento a los dictámenes de 
la razón práctica es un hecho que cualquier persona puede avalar. Y podemos 
hacerlo porque nuestra voluntad es libre, aunque esa misma libertad sea para no-
sotros tan solo un supuesto tan necesario como incondicionado. En palabras de 
Kant, «tenemos que suponerla −la libertad− si es que queremos pensar un ser 
como racional y con conciencia de su causalidad respecto de las acciones, es 
decir, como dotado de voluntad [Willen]».25 
 
En el reino fenoménico de la naturaleza todo sucede de conformidad con leyes 
causales; en el de la moralidad, también, aunque con independencia de lo que se 
da en aquel. Ello es posible gracias a la voluntad, que estando libremente deter-
minada por ella misma, es capaz de querer para sí que la máxima subjetiva que 
le presenta la racionalidad práctica como imperativo para la acción deba ser acep-
tada objetivamente como ley universal. «¿Qué puede ser, pues, la libertad de la 
voluntad sino autonomía [Autonomie], esto es, propiedad de la voluntad de ser 
una ley para sí misma?».26 Las distintas fórmulas con las que Kant expresa este 
imperativo categórico por el que la voluntad se impone autónoma y libremente el 
deber de actuar de conformidad con la forma de su moralidad son de sobra cono-
cidas. Atendiendo a los fines de este ensayo, nosotros reproduciremos tan solo 
dos de ellas: «obra como si la máxima de tu acción debiera tornarse, por tu volun-
tad, ley universal de la naturaleza»27 y «obra de tal modo que uses la humanidad, 
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al 
mismo tiempo y nunca solamente como un medio»28. 
 
Cuando la voluntad se autodetermina libremente −esto es, sin injerencias empíri-
cas− imponiéndose el deber de amoldar la conducta a una máxima de comporta-
miento cuya universalización y objetividad hemos de abrazar, lo hace 

24  Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 407, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1952, p. 26 
(trad.: Fundamentación de la metafísica de las costumbres, Espasa-Calpe, Madrid, 1977, p. 50).

25  Ibidem, 449, p. 74 (trad.: p. 115).
26  Ibidem, 447, p. 71 (trad.: p. 112).
27  Ibidem, 421, p. 43 (trad.: p. 73).
28  Ibidem, 429, p. 52 (trad.: p. 84).

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

126

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 126



necesariamente a priori. De suyo, la voluntad se representa leyes de la razón prác-
tica que le sirven como mandato, pero lo hace de espaldas a todo contenido de la 
experiencia, ya proceda este de los instintos o de la vida social. Así, Kant insiste 
en situar el punto de partida de su ética, no en el bien que apetecemos como cria-
turas naturales, no en el bien que hemos acordado 
consuetudinariamente en tanto que seres sociales, 
sino en el cumplimiento de la ley moral (moralis-
ches Gesetz) que nuestra voluntad se representa 
por sí misma y de la que cada uno tenemos con-
ciencia autónomamente. De hecho, el conoci-
miento de un bien al que aspirar −pongamos por 
caso, la endosimbiosis de la humanidad en Gaia− solo puede derivar de la expe-
riencia, lo que impediría que una ética fundada en tales bienes pudiera alcanzar 
una dimensión objetiva y universalizable como pretende la filosofía moral kantiana. 
Kant sitúa el punto de partida de su ética en el cumplimiento de la ley moral de la 
que cada uno tenemos conciencia autónomamente 
 
Cuando en la primera de las formulaciones del imperativo categórico que hemos 
reproducido Kant afirma que debemos obrar de modo que nuestra máxima subje-
tiva deba ser asumida como ley universal de la naturaleza, no está insinuando con 
ello que las leyes fenoménicas de la naturaleza deban ser referenciadas a la hora 
de establecer los mandatos de la moral. Lo que enfatiza, más bien, es una homo-
logía entre la causalidad que rige fenoménicamente los sucesos de la naturaleza 
y la causalidad de las acciones morales, de suerte que las leyes causales que im-
ponen determinados mandatos a la conducta moral sean asumidas bajo las mis-
mas condiciones de universalidad y necesidad que imperan en la naturaleza. En 
este respecto, las leyes de las ciencias naturales y de las ciencias de la vida que 
sirven a la simbioética como fundamentos ontológicos desde los que hacer florecer 
una ética material como la que propone Jorge Riechmann no serían aceptadas 
por Kant como fundamentos lícitos para una ética formal. A lo sumo −admite el de 
Königsberg−, de ellas podría derivarse tan solo una máxima, esto es, un principio 
subjetivo por el que orientar la conducta, o, tal vez, una prescripción −a saber, un 
imperativo hipotético o condicionado−, pero jamás una ley ni «un principio objetivo 
que nos obligue a obrar».29 Una máxima (Maxime) o una prescripción (Vorschrift) 
como estas podrían obtenerse a partir de una reflexión como la que sigue. Siendo 

29  Ibidem, 425, pp. 47-48 (trad.: p. 79). 

Yo, en Gaia; la ley moral, en mí

127

En
sa

yo

Kant sitúa el punto de 
partida de su ética en el 
cumplimiento de la ley 
moral de la que cada 
uno tenemos conciencia 
autónomamente

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 127



el ser humano en último término un fin para la acción −y no meramente un medio−, 
al tratarse de un ser interdependiente y ecodependiente, esto es, al depender su 
bienestar de la salud de los ecosistemas en los que se inscribe y de los que ob-
tiene lo necesario para su supervivencia, le corresponde cuidar de sí y de sus se-
mejantes a través de la preservación de aquellos. De ahí que ya en sus Lecciones 
de ética Kant insistiera en que los deberes para con los animales −e incluso para 
con los seres inanimados− «no representan sino deberes indirectos para con la 
humanidad».30 
 
Llegados a este punto, cabe preguntarse: ¿qué es lo que tenemos los seres hu-
manos que nos convierte en un fin para la acción? Es decir, ¿qué es lo que hace 
de nosotros la única sede de valor moral? Hasta cierto punto, la respuesta de Kant 
es elusiva: lo que hace de nosotros un valor absoluto es la dignidad de la que es-
tamos imbuidos, es decir, el respeto del que somos merecedores. En efecto, la 
dignidad (Würdigkeit) y el respeto (Achtung), aparte de ser conceptos centrales 
de la filosofía moral kantiana, también funcionan a menudo como piedras angula-
res de la moralidad contemporánea −téngase presente, por ejemplo, el preámbulo 
de la Declaración Universal de los Derechos Humanos−. Sin embargo, estos no 
deben ser asumidos en ningún caso como conceptos autorreferenciales, puesto 
que no se explican por sí mismos. Si el ser humano posee dignidad y esta lo con-
vierte en un valor moral absoluto, hemos de saber qué es lo que lo hace digno. 
Esto es, ¿por qué los seres humanos debemos tratarnos entre nosotros y para 
con nosotros mismos como fines para la acción y, sin embargo, podemos instru-
mentalizar a los seres vivos no humanos y a los factores abióticos que interactúan 
con la vida? La razón de nuestra dignidad, según Kant, está en la configuración 
de nuestra personalidad (Persönlichkeit), esto es, en la libertad (Freiheit) e inde-
pendencia (Unabhängigkeit) de nuestra voluntad respecto de la causalidad de la 
naturaleza fenoménica. El respeto que nos debemos unos a otros, así como la 
dignidad que hace de nosotros el «reino de los fines», emanan de nuestra propia 
condición de agentes morales capaces de autodeterminarnos para la acción. En 
la Crítica de la razón práctica, Kant lo expresa en los siguientes términos:  
 

¡Deber! [...] ¿cuál es ese origen digno de ti?, ¿dónde se halla esa raíz de tu noble linaje 
[...] de la cual desciende la condición indispensable del valor que únicamente los seres 
humanos pueden darse a sí mismos? [...] No se trata de ninguna otra cosa que no sea 
la personalidad [Persönlichkeit] (esto es, la libertad [Freiheit] e independencia [Unab-

30  Immanuel Kant, Lecciones de ética, Crítica, Barcelona, 1988, p. 287.

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

128

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 128



hängigkeit] respecto del mecanismo de toda naturaleza), considerada ciertamente como 
una capacidad característica de un ser que se halla sometido a leyes prácticas puras 
proporcionadas por su propia razón [...].31 

 
Como vemos, si la personalidad moral de los seres humanos es lo que nos con-
fiere dignidad, el respeto de esta dignidad −según Kant− es lo que hace de noso-
tros la única sede de valor moral. Sin embargo, creemos que bajo este 
razonamiento se oculta una imprecisión. En verdad, que los seres humanos sea-
mos sede de la moralidad no significa que por ello debamos ser también sede de 
valor moral ni, sobre todo, que nos corresponda ser la única sede de este. Nótese 
que no estamos cuestionando que los humanos podamos ser valores morales ab-
solutos, sino tan solo que la dignidad que según Kant nos corresponde se nos 
deba adjudicar meramente porque seamos personalidades morales. Que las per-
sonas seamos «miembros legisladores de un reino ético, posible a través de la li-
bertad»,32 no nos conduce de manera inmediata y exclusiva a ser reconocidos 
como sedes de valor. Toda dignidad −como la que debemos a los integrantes del 
género humano− es alumbrada por la voluntad pura, sí, pero no es cierto que nos 
corresponda únicamente a nosotros por el mero hecho de que nuestra voluntad 
sea capaz de determinarse libre y autónomamente. 
 
Aunque no desde la perspectiva de una ética formal, Jorge Riechmann ha incidido 
en esto enérgicamente: «Los seres humanos no somos la única sede de valor, o 
las únicas criaturas agraciadas con una singular propiedad llamada dignidad».33 
De hecho, según lo creemos nosotros, la dignidad 
no es un atributo que les corresponda tan solo a 
los seres con capacidad moral, sino la forma 
misma −sin mezcla de contenido o materia− que 
subyace en el imperativo categórico como fruto de 
una voluntad pura, que por ello mismo no puede 
sino ser una buena voluntad. Debe ser la forma de la ley moral, a través de su for-
mulación en un imperativo categórico, la que nos indique quién ha de tener digni-
dad, y no la capacidad moral de un agente racional. Un imperativo como este 
debería rezar más o menos como sigue: «obra de tal modo que te relaciones con 
la totalidad, tanto en lo que a ti respecta como en lo que atañe al resto de los seres 
que la integran, como si esta fuera un fin al mismo tiempo y nunca solamente 

31  Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 154-155, op. cit., pp. 139-140 (trad.: p. 182).
32  Ibidem, A 147, p. 134 (trad.: 176).
33  Jorge Riechmann, op. cit., 2016, p. 28.

Yo, en Gaia; la ley moral, en mí

129

En
sa

yo

La dignidad no es un 
atributo que les 
corresponda tan solo a 
los seres con capacidad 
moral

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 129



como un medio». Paradójicamente, la esencia de esta fórmula no se encuentra 
muy alejada de las propuestas kantianas. «Obra de tal modo que la máxima de tu 
voluntad siempre pueda valer al mismo tiempo como principio de una legislación 
universal» −escribía Kant en la Crítica de la razón práctica−,34 a lo que nosotros, 
como depuración formal, añadimos: «pero no solo con respecto a los seres mora-
les, sino en el sentido de una auténtica legislación universal, esto es, en sentido 
holístico». Las múltiples conexiones de esta formulación con la teoría gaia orgánica 
de Carlos de Castro y con la simbioética de Jorge Riechmann son evidentes. Para 
la casuística, que por razones de propósito y espacio no podemos desarrollar aquí, 
remitimos a sus obras previamente referidas. 
 
En su reflexión 7886, Immanuel Kant anotaba: «la servidumbre es la muerte de la 
persona y, sin embargo, es la vida del animal».35 Asimismo, en el renombrado co-
lofón de su Crítica de la razón práctica se refería a la admiración que le producía 
contemplar el titilante firmamento. Atrapado en la órbita moderna de los objetos 
galileanos, Kant fue incapaz de comprender el sentido moral de la vida en toda su 
amplitud y ecodependencia. Trescientos años después de su nacimiento, va 
siendo hora ya de que también el gran pensador de Königsberg rebaje la solem-
nidad de su filosofía moral hasta el nivel más que terrenal de los desafíos del Siglo 
de la Gran Prueba. 
 
 
Raúl Garrobo Robles es profesor de filosofía y humanidades.

34  Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 54, op. cit., p. 53 (trad.: p. 97).
35  Citado por Joaquín Abellán en la introducción al opúsculo de Immanuel Kant Sobre la paz perpetua, Tecnos, 

Madrid, 2001, p. XXVIII.

Raúl Garrobo Robles

PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global  
Nº 168 2024/25, pp. 117130

130

PAPELES-168.qxp  17/1/25  12:37  Página 130


