Yo, en Gaia; la ley moral,
en mi

RAUL GARROBO ROBLES

Etica y naturaleza

«El éthos es el suelo firme, el fundamento de la praxis,
la raiz de la que brotan todos los actos humanos».t

JOSE Luis LOPEZ-ARANGUREN

Mucho nos tememos que la ética haya devenido actualmente en un
saber vetusto y grave que, aunque citado recurrentemente, tan solo fun-
ciona como aspiracion para una minoria despierta y consecuente. An-
tano, las personas que sentian reparos para abandonarse acriticamente
a los mandatos de la religion, a tradiciones difusas o a los caprichos de
la fortuna buscaban en ella el instrumento para orientar su conducta con
vistas a alcanzar una vida buena. En tiempos de Immanuel Kant, sirvid
incluso de fundamento para conformar el deber en torno a una buena
voluntad. Como es sabido, sus origenes se remontan a la antigua Gre-
cia, donde —desde Sdcrates, Platon y Aristoteles— formo parte de la fi-
losofia practica, esto es, de esa rama de la filosofia que se ocupa de
arrojar luz sobre aquello que, como el comportamiento humano, puede
conducirse de diversas maneras.

Como nos recuerda el filosofo espanol José Luis Lopez-Aranguren, la
procedencia etimolégica de la palabra encuentra en el vocablo griego
Yo (éthos) su mas temprana expresion. No obstante, el uso que los
griegos dieron a este vocablo a lo largo del tiempo le confirié una doble
significacion. En la mas antigua de ellas, éthos remitia a la «morada»
de los animales, el «cubil» y la «guarida» en la que estos se crian. Por

1 Joseé Luis Lopez-Aranguren, «La ética y su etimologia», Arbor, n° 687-688, 2003, p. 595. Este
articulo fue publicado inicialmente en 1955 en el n° 113 de esta misma revista; en 1958 Lépez-
Aranguren lo refundié en el segundo capitulo («El principio etimolégico») de su Etica.

Ensayo

117



118

extension, pronto paso a designar igualmente la «residencia» de los seres huma-
nos e, incluso, su lugar de origen, su «tierra patria» (notpida yaiav, patrida gaian).?
No olvida Aranguren que el pensador aleman Martin Heidegger quiso ver en esta

«morada» el «ser» del hombre, esto es, su Dasein,
El vinculo entre la éticay

la ontologia se

el «ahi» (da) de su «ser» (Sein), haciendo que la
ética quedara de esta suerte integrada en la onto-

encuentra también en la )
logia. Lo que hace del hombre su morada, el en-

base de la ética

. . contrarse a si mismo en un habitat existencial del
ecoldgica

que no puede segregarse y en cuya configuracion
se ve forzado a vivir y a realizarse es para Heidegger precisamente aquello que
nos facilita conocerlo.® Como veremos en seguida, este vinculo entre la ética 'y la
ontologia, esta familiaridad entre la morada del ser humano y lo que este en verdad
es, se encuentra también en la base de la ética ecoldgica, una de cuyas deriva-
ciones ha adoptado en Espafa, de la mano de Jorge Riechmann, el nombre de
«simbioética».

En cuanto al segundo significado, el mas usual, del vocablo éthos, los helenistas
suelen traducirlo como «manera de ser», «caracter».* Tal es el sentido que adopta
el término en la renombrada sentencia de Heraclito: «fdog dvipdnw Soipwv», esto
es, «el caracter [éthos] del hombre es su destino [daimon]»,® donde se escenifica
una ruptura cultural entre la concepcion homeérica de la «intervencion psiquica di-
vina», como atenuante frente a las malas acciones, y una responsabilidad moral
no exonerada y conscientemente asumida. Eric R. Dodds explicaba en Los griegos
y lo irracional como a través de intervenciones como la de Heraclito se comenzo a
efectuar en Grecia una critica racionalista del paradigma homérico de moralidad
que con el paso del tiempo condujo a la aparicion del concepto filosofico de res-
ponsabilidad.® Lo que el ser humano hace, asi como las consecuencias que se de-
rivan de sus acciones, no depende ya para Heraclito de la voluntad o la intervencion
de un ser superior. Por lo contrario, afiadira Aristoteles en la Etica a Nicémaco (1103

2 José M. Pabdn, Diccionario manual griego-espariol, VOX, Barcelona, 1979, p. 282; José Luis Lopez-Arangu-
ren, art. cit., 2003, p. 594 (véase también: Etica, Alianza, Madrid, 1983, p. 21).

8 José Luis Lépez-Aranguren, art. cit., 2003, pp. 594-595. Para una introduccion a los existencialismos, en ge-
neral, y al pensamiento de Martin Heidegger, en particular, proponemos la lectura del libro de Pedro Fontan
Jubero Los existencialismos: claves para su comprension, Ediciones Pedagogicas, Madrid, 1994.

4 José M. Pabon, op. cit., p. 282; José Luis Lopez-Aranguren, art. cit., 2003, p. 596.

5 Fragmento 119 Diels-Kranz (Estobeo, Antologia de extractos, sentencias y preceptos, IV 40, 23); Geoffrey S.
Kirk, John E. Raven y Malcolm Schofield, Los filésofos presocrdticos. Historia critica con seleccion de textos,
Gredos, Madrid, 1994, pp. 307-309.

8 Eric R. Dodds, The Greeks and the irrational, University of California Press, Berkeley, 1951, pp. 181-182, asi
como el capitulo 1: «<Agamemnon’s Apology», pp. 1-27 (trad.: Los griegos y lo irracional, Alianza, Madrid,
2001, pp. 173-174 y 15-37).



a 15-20), sera la «costumbre», esto es, el «habito» —que en griego se corresponde
con la voz &dog, éthos-, el que configure nuestra «manera de ser», nuestro «ca-
racter» (f9o¢, 8thos) y, en consecuencia, el que nos depare en buena medida una
u otra suerte en la vida. También Platon, en las Leyes (792 €), se habia reafirmado
brevemente en esta idea conforme a la cual el éthos —es decir, nuestra manera de
ser, nuestro caracter— se construye a través de los habitos. Y aunque Aristoteles
yerra al hacer derivar etimoldgicamente el «caracter» (éthos) desde la «costumbre»
(éthos), no podemos decir que haga lo mismo cuando filoséficamente sitia en los
habitos adquiridos el fundamento de nuestra manera de ser.

De lo anteriormente expuesto se deducen dos maneras aparentemente irreconci-
liables de comprender la ética: la primera, como una condicion ontolégica que nos
viene impuesta por naturaleza desde el lugar que nos esta vetado dejar de habitar;
la segunda, como un hadbito adquirido por el que viene a configurarse nuestro ca-
racter en tanto que segunda naturaleza. Para la primera de estas dos nociones,
vivir de conformidad con la naturaleza, esto es, ajustar nuestra conducta al hdbitat
existencial del que naturalmente formamos parte, se postularia como paradigma
de vida buena. Para la segunda, tan s6lo adquiriendo una serie de hdbitos que no
nos pertenecen por naturaleza estariamos en condiciones de desarrollar una vida
compatible con la adquisicion de la felicidad. Sin embargo, aunque a primera vista
ambas nociones parecen mutuamente excluyentes, entre ambas puede estable-
cerse un proceso de mediacion por el que una y otra vendrian a converger en
torno a los conceptos de «habitat», «habito» y «habitante». Todos ellos conforman
una familia Iéxica,” pero, mas importante aun, también constituyen una unidad
ecosistémica. «Habitat» denota el lugar en el que se vive —el donde-; «habito», la
manera adecuada para vivir en él —el como-; y «habitante», el ser vivo cuyos ha-
bitos positivos favorecen su florecimiento —el quién-. Convencionalmente, los ha-
bitos han sido estudiados por los fildsofos, mientras que los ecdlogos se han
ocupado de los habitats. De un tiempo a esta parte, sin embargo, esta divisoria se
ha vuelto mas difusa, lo que ha favorecido que pensadores como Jorge Riechmann
hayan arraigado a ambos lados de la zona liminal para tender puentes entre sen-
dos espacios.

Una ética en consonancia con el remanente semantico de su etimologia no puede
obviar las exigencias ontoldgicas que nos impone el «cubil» y la «guarida» que

7 «Habitat» y «habitante» proceden del latin habitare, que es el frecuentativo de habere («tener»), verbo del
que también deriva nuestro vocablo «habito».

119

I Ensayo



120

aun hoy es para nosotros la Tierra que habitamos. El microbidlogo René Dubos
insistio en ello a lo largo de su obra:

El hombre sigue siendo de la Tierra, terrenal. La Tierra es literalmente nuestra madre,
no solo porque dependemos de ella en cuanto a nutricion y cobijo, sino, aun mas, porque
la especie humana ha sido configurada por ella en las entrafias de la evolucién. Cada
persona esta, ademas, condicionada por los estimulos que recibe de la naturaleza du-
rante su existencia. Si el hombre colonizara la Luna o Marte —contando incluso con abun-
dante provision de oxigeno, agua y alimentos, y con una adecuada proteccion contra el
calor, el frio y la radiacién—, no lograria conservar su humanidad, ya que estaria privado
de aquellos estimulos que solo la Tierra puede proporcionar. Del mismo modo, aun ha-
llandonos en la Tierra, perderemos progresivamente nuestra humanidad si continuamos
ensuciando la atmosfera, el suelo, los lagos y los rios, desfigurando el paisaje con mon-
tones de chatarra, destruyendo a las plantas y los animales salvajes, transformando, en
suma, el mundo entero en un medio ajeno a nuestro pasado evolutivo. La calidad de la
vida humana se halla inextricablemente entremezclada con los tipos y la variedad de
estimulos que el hombre recibe de la Tierra 'y de la vida que esta alberga, porque la na-
turaleza humana esta conformada bioldgica y mentalmente por la naturaleza externa.®

En uno de sus ultimos libros —Ddnde aterrizar. Como orientarse en politica-, el an-
tropologo Bruno Latour daba cuenta del desplazamiento ontoldgico por el que los
humanos hemos venido a situarnos definitivamente «fuera del suelo». Desde la
irrupcion de los objetos galileanos durante la Revolucion Cientifica Moderna —cabe
decir, desde que los seres humanos comenzaramos a asumir la realidad de la Tierra
como si la contemplaramos desde una exterioridad astrondmica-, el sistema de
produccion ha desplazado a las practicas de engendramiento de la vida. «En la
modernidad -enfatiza Latour—, progresar es desprenderse del suelo primordial y
dirigirse al Gran Afuera».® Un desplazamiento ontoldgico como este —-inocuo, pa-
raddjicamente, a decir de la mayoria de las personas que lo padecen- ha condi-
cionado enormemente el comportamiento humano hasta el punto de conducirnos
globalmente —como afirma Jorge Riechmann- hacia «sociedades inviables en una
Tierra inhabitable».? ;De veras una ética que se pretenda a la altura de nuestro
tiempo puede desentenderse de una ontologia que devuelva a lo terrestre la cen-
tralidad para orientar nuestro comportamiento? ¢ Seremos colectivamente capaces
de reconocer en lo terrestre el éthos en que consiste nuestro hogar? La simbioética

8 Carmen Madorran Ayerra (comp.), René Dubos. Pensar globalmente, actuar localmente. Antologia, Catarata,
Madrid, 2016, pp. 66-67.

¢ Bruno Latour, Dénde aterrizar. Cémo orientarse en politica, Taurus, Barcelona, 2021, p. 106.

10 Jorge Riechmann, Ecologismo: pasado y presente (con un par de ideas sobre el futuro), Catarata, Madrid,
2024, p. 138.



de Jorge Riechmann se ofrece en este respecto como la ética material que riguro-
samente nos pertenece y que mas que nunca necesitamos.

Simbioética como ética material

«Creo que la crisis civilizatoria multidimensional que se ha convertido
en una crisis existencial de la humanidad (una crisis de extincion de la especie)
es antes que otra cosa una crisis ética».!*

JORGE RIECHMANN

En 2012, apenas tres anos después de ingresar en el Departamento de Filosofia
de la Universidad Autonoma de Madrid en calidad de profesor titular de Filosofia
Moral, Jorge Riechmann entregaba a las prensas Interdependientes y ecodepen-
dientes. Ensayos desde la ética ecoldgica (y hacia ella) -Etica extramuros, segun
el titulo con el que serian reeditados en 2016-. Dedicada a su amigo y maestro
Francisco Fernandez Buey, esta obra teje una ética expansiva que viene a funda-
mentarse ontoldgicamente mas alla de la comunidad humana, esto es, extramu-
ros. No solo somos seres interdependientes que precisamos de otros congéneres
humanos para sobrevivir; también somos ecodependientes, es decir, agentes mo-
rales en estrecha conexion bidtica con otras muchas entidades vivientes tanto
dentro como fuera de nuestro cuerpo. «Ni los individuos vivos, ni tampoco las es-
pecies a las que pertenecen, estan aislados -destaca Jorge Riechmann-: nos ha-
llamos siempre insertos en sistemas».*? Y también: «desde la ecologia sabemos
que todo lo viviente esta conectado, siendo la biosfera precisamente el sistema
de interconexién global».*® Los méritos de este libro son numerosos —no olvidamos
la seccion en la que el fildsofo y poeta madrilefio polemiza frente al discurso pro-
taurino de un Fernando Savater blindado tras la ortodoxia formalista kantiana-.**
Sin embargo, sera en Simbioética, obra publicada diez afios después —-en 2022-,
donde Riechmann culmine esta trayectoria insertando su ética ecoldgica en el
seno de una «nueva cultura de la Tierra gaiana».'®

11 Jorge Riechmann, Simbioética. Homo sapiens en el entramado de la vida (Elementos para una ética ecolo-
gista y animalista en el seno de una Nueva Cultura de la Tierra gaiana), Plaza y Valdés, Madrid, 2022, p. 12.

2 Jorge Riechmann, Etica extramuros. Segunda edicion revisada y actualizada de Interdependientes y ecode-
pendientes. Ensayos desde la ética ecoldgica (y hacia ella), UAM Ediciones, Madrid, 2016, p. 25.

13 |bidem, p. 23.

1 Ibidem, p. 161y ss.

15 Para una aproximacion inicial a esta obra, véase: Raul Garrobo Robles, «Resena de Simbioética. Homo sa-
piens en el entramado de la vida, de Jorge Riechmann», Papeles de Relaciones Ecosociales y Cambio Glo-
bal, n° 166, 2024, pp. 150-153.

121

I Ensayo



122

Gaia -el equivalente latino de la diosa griega Gea- es el nombre con el que el
quimico James E. Lovelock bautizé a la entidad sobre la que gravita su cardinal
aportacion a las ciencias de la Tierra. En la eleccion de este nombre, Lovelock se
habia dejado orientar por el escritor William Golding, mas versado que él en cues-
tiones de persuasion narrativa —no esta de mas recordar como, a grandes rasgos,
para el constructivismo social la verdad cientifica requiere de aprobacion social-.
De acuerdo con su «hipotesis Gaia», la vida sobre la Tierra constituye una comu-
nidad biosférica conformada por el conjunto de los ecosistemas y los factores no
vivos —abidticos— asociados a estos. Las condiciones de habitabilidad para la vida
dependerian, en tal caso, de la propia vida, que habria moldeado los factores abio-
ticos a lo largo de las eras geoldgicas adaptandolos a sus propias necesidades.
Las intuiciones de Lovelock pronto se vieron reforzadas por las tesis de la bidloga
estadounidense Lynn Margulis, quien habia estudiado el papel de la simbiogénesis
en la evolucion de la vida terrestre. En Espana, el fisico Carlos de Castro ha pro-
longado esta hipoétesis en la direccion de una «teoria Gaia organica».'® En defini-
tiva, con la irrupcion de Gaia en escena estariamos asistiendo a un
desplazamiento teldrico en los cimientos mismos de la cosmologia moderna. «El
cambio cosmoldgico que va de Aristoteles a Galileo es de la misma magnitud que
el de Galileo a Gaia», afirma Bruno Latour. «Con Galileo, nuestra comprension se
movid hacia un universo infinito. Llevd un siglo y medio captarlo y se enfrentd a
fuertes resistencias».” Tampoco las trabas que actualmente enfrentan la teoria
Gaia organica de Carlos de Castro y la simbioética de Jorge Riechmann son me-
nores. Por lo contrario, mucho nos tememos que el cuerpo de intereses que ambas
disputan al capitalismo les deparara feroces reacciones, nada que sus promotores
no supieran ni esperaran.

Ganar para Gaia un lugar dentro de la cosmologia hegemodnica —o mejor aun,
construir desde Gaia una alternativa a la mentalidad cultural dominante con la que
ganar la hegemonia- no debe ser interpretado como un esfuerzo por reintroducir
la supersticion en nuestras vidas. De acuerdo con Riechmann, la nocién de natu-
raleza que representa Gaia es mucho menos que una ambigua y peligrosa reali-
dad sacralizada -que podria servir, por ejemplo, a fines supremacistas o
machistas—, pero mucho mas que la instrumentalizacion a la que es sometida en
el capitalismo tardio. Gaia -y todo lo que ella significa— no es un producto de la

16 Carlos de Castro, Reencontrando a Gaia. A hombros de James Lovelock y Lynn Margulis, Ediciones del
Genal, Malaga, 2019.

17 Bruno Latour, «This is a global catastrophe that has come from within», The Guardian, 6 de junio de 2020;
citado por Jorge Riechmann, op. cit., 2022, p. 28.



irracionalidad humana, sino una realidad empirica, constatada por las ciencias natu-
rales, que hoy, junto con un conglomerado de saberes bien fundados —como la ter-
modinamica de sistemas disipativos de Ilya Pripogine o la bioeconomia de Nicholas
Georgescu-Roegen- ha devenido en rigurosa ciencia. Como expresa Riechmann,
«simplemente hay bases cientificas para creernos un poco mas en casa en el uni-
verso. Nada mas y nada menos».*® De ahi que sobre los cimientos ontoldgicos de
Gaia sea legitimo fundamentar una ética ecoldgica como la simbioética, asi como
batallar por una cultura gaiana hegemonica:

Necesitamos, mas que nunca, situarnos en el marco de Gaia y superar ese narcisismo
de especie que llamamos a veces antropocentrismo moral [...] Necesitamos construir
una cultura no de dominacion sobre la naturaleza, sino de simbiosis con ella. Y la pers-
pectiva adecuada para ello es gaiana.*®

Si hubiéramos de clasificarla, ¢,qué tipo de ética seria la simbioética??® En principio,
estariamos hablando de una ética naturalista, ya que las maximas que de ella se
derivarian —«no dafar a los seres que pueden ser dafiados»,?! por ejemplo- no
perderian de vista el entramado simbidtico de la vida, lo que le impediria consti-
tuirse de manera autbnoma -es decir, de manera no-naturalista, formal-. Asi-
mismo, se trataria de una ética de fines. Esto ultimo, de acuerdo con sus
pretensiones universalistas, le permitiria evitar el subjetivismo de las éticas de mo-
viles y de bienes. Como ética de fines, partiendo de lo que los seres humanos
somos verdaderamente —holobiontes insertos en Gaia- la simbioética habria de
permitirnos saber lo que también deberiamos ser, ayudandonos de este modo a
orientar nuestro comportamiento. Por otro lado, atendiendo a la relevancia que en
la obra de Jorge Riechmann tiene una de sus maximas mas recurrentes —«no es
lo mismo ocho que ochenta»-, es innegable la atencion que la simbioética pres-
taria a las consecuencias de las acciones humanas, lo que haria de ella una ética
teleoldgica antes que deontolégica. Ademas, las éticas teleoldgicas pretenden dis-
cernir qué es el bien no-moral con anterioridad a prescribir el deber, lo que les per-
mite un enraizamiento de la accion moral en la naturaleza humana, que es
precisamente lo que le interesa a la simbioética. Finalmente, si para esta el bien
supremo no es otro que la riqgueza y el florecimiento de la vida en su ecodepen-
dencia, resulta evidente que con ella nos hallariamos ante una ética material y he-

18 Jorge Riechmann, op. cit., 2022, p. 45.

19 |bidem, pp. 277-278.

20 para efectuar esta clasificacion tomamos como referencia la obra conjunta de Adela Cortina y Emilio Martinez,
Etica, Akal, Madrid, 2001 (en especial, su capitulo IV: «Las clasificaciones éticas», pp. 105-119).

21 Jorge Riechmann, op. cit., 2016, pp. 159-189 (mas concretamente, la pagina 175).

123

I Ensayo



124

terénoma. En efecto, en oposicion a las éticas formales y auténomas, las mate-
riales si reconocen una materia o contenido sobre el que fundamentar la morali-
dad. Para la simbioética, ya lo hemos repetido numerosas veces, no seria sino
Gaia:

¢, Qué es lo realmente importante? La filosofia antropocéntrica contesta: «Los seres hu-
manos». El zoocentrismo dice: «Los animales». El biocentrismo amplia: «Todos los or-
ganismos». El ecocentrismo (gaiano) contesta: «La Tierra viva con todas sus
criaturas».?

¢ Significa todo esto que a la simbioética le estan vedados los beneficios que
—-desde Immanuel Kant- emanan de la fundamentacion de la filosofia moral como
ética formal? Es decir, ¢ podria todavia la simbioética constituirse como una ética
formal?

Simbioética como ética formal

Dos cosas colman el animo con una admiracion y una veneracion
siempre renovadas y crecientes, cuanto mas frecuente y continuamente
reflexionamos sobre ellas: el cielo estrellado sobre mi'y la ley moral dentro de mi.%

IMMANUEL KANT

Es importante mostrar | ES nuestro proposito mostrar en esta seccion hasta
hasta qué punto una | dué punto una ética material y extramuros —como
ética material y la simbioética- podria aun confluir con una ética
extramuros —como la | formal como la kantiana. Para ello, comenzaremos
simbioética— podria alin | exponiendo sintéticamente las claves de la filosofia
confluir con una ética | moral del fildsofo de Konigsberg tal y como estas

formal como la kantiana | sg configuran en su etapa critica.

Lo primero que cabe decir de la ética kantiana es que esta se articula en torno a
una de las ideas puras trascendentales de la razon: la idea de libertad (Freiheit).
De conformidad con el marco establecido por Immanuel Kant en La critica de la
razon pura, esta idea no puede ser objetivamente corroborada por intuicion sen-
sorial alguna, puesto que no cabe para ella ninguna experiencia posible. Ahora

22 Jorge Riechmann, op. cit., 2022, pp. 203-204.
23 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 288, Reclam, Stuttgart, 1989, p. 253 (trad.: Critica de la
razon prdctica, Alianza, Madrid, 2005, p. 293).



oAesu3y _

125



126

bien, «cuando se trata de valor moral no importan las acciones, que se ven, sino
aquellos intimos principios de las mismas, que no se ven».?* En efecto, en tanto
que provista de una facultad de razonar que le permite integrarse en el conjunto
de las realidades inteligibles, la persona humana no puede prescindir de supo-
nerse como dotada de una libertad que en ella constituye el principio formal de su
voluntad. Que podemos conformar nuestro comportamiento a los dictamenes de
la razon practica es un hecho que cualquier persona puede avalar. Y podemos
hacerlo porque nuestra voluntad es libre, aunque esa misma libertad sea para no-
sotros tan solo un supuesto tan necesario como incondicionado. En palabras de
Kant, «tenemos que suponerla -la libertad- si es que queremos pensar un ser
como racional y con conciencia de su causalidad respecto de las acciones, es
decir, como dotado de voluntad [Willen]».?®

En el reino fenoménico de la naturaleza todo sucede de conformidad con leyes
causales; en el de la moralidad, también, aunque con independencia de lo que se
da en aquel. Ello es posible gracias a la voluntad, que estando libremente deter-
minada por ella misma, es capaz de querer para si que la maxima subjetiva que
le presenta la racionalidad practica como imperativo para la accion deba ser acep-
tada objetivamente como ley universal. «;Qué puede ser, pues, la libertad de la
voluntad sino autonomia [Autonomie], esto es, propiedad de la voluntad de ser
una ley para si misma?».?% Las distintas férmulas con las que Kant expresa este
imperativo categorico por el que la voluntad se impone auténoma y libremente el
deber de actuar de conformidad con la forma de su moralidad son de sobra cono-
cidas. Atendiendo a los fines de este ensayo, nosotros reproduciremos tan solo
dos de ellas: «obra como si la maxima de tu accion debiera tornarse, por tu volun-
tad, ley universal de la naturaleza»?” y «obra de tal modo que uses la humanidad,
tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al
mismo tiempo y nunca solamente como un medio»?.

Cuando la voluntad se autodetermina libremente —esto es, sin injerencias empiri-
cas- imponiéndose el deber de amoldar la conducta a una maxima de comporta-
miento cuya universalizacion y objetividad hemos de abrazar, lo hace

24 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 407, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1952, p. 26
(trad.: Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, Espasa-Calpe, Madrid, 1977, p. 50).

25 |bidem, 449, p. 74 (trad.: p. 115).

26 |bidem, 447, p. 71 (trad.: p. 112).

27 |bidem, 421, p. 43 (trad.: p. 73).

28 |bidem, 429, p. 52 (trad.: p. 84).



necesariamente a priori. De suyo, la voluntad se representa leyes de la razén prac-
tica que le sirven como mandato, pero lo hace de espaldas a todo contenido de la
experiencia, ya proceda este de los instintos o de la vida social. Asi, Kant insiste
en situar el punto de partida de su ética, no en el bien que apetecemos como cria-

turas naturales, no en el bien que hemos acordado .
Kant situa el punto de

partida de su ética en el
cumplimiento de la ley

moral de la que cada
por si misma y de la que cada uno tenemos con- uno tenemos conciencia

consuetudinariamente en tanto que seres sociales,
sino en el cumplimiento de la ley moral (moralis-
ches Gesetz) que nuestra voluntad se representa

ciencia autonomamente. De hecho, el conoci- | auténomamente

miento de un bien al que aspirar —pongamos por

caso, la endosimbiosis de la humanidad en Gaia- solo puede derivar de la expe-
riencia, lo que impediria que una ética fundada en tales bienes pudiera alcanzar
una dimension objetiva y universalizable como pretende la filosofia moral kantiana.
Kant situa el punto de partida de su ética en el cumplimiento de la ley moral de la
que cada uno tenemos conciencia autbnomamente

Cuando en la primera de las formulaciones del imperativo categdrico que hemos
reproducido Kant afirma que debemos obrar de modo que nuestra maxima subje-
tiva deba ser asumida como ley universal de la naturaleza, no esta insinuando con
ello que las leyes fenoménicas de la naturaleza deban ser referenciadas a la hora
de establecer los mandatos de la moral. Lo que enfatiza, mas bien, es una homo-
logia entre la causalidad que rige fenoménicamente los sucesos de la naturaleza
y la causalidad de las acciones morales, de suerte que las leyes causales que im-
ponen determinados mandatos a la conducta moral sean asumidas bajo las mis-
mas condiciones de universalidad y necesidad que imperan en la naturaleza. En
este respecto, las leyes de las ciencias naturales y de las ciencias de la vida que
sirven a la simbioética como fundamentos ontolégicos desde los que hacer florecer
una ética material como la que propone Jorge Riechmann no serian aceptadas
por Kant como fundamentos licitos para una ética formal. A lo sumo —admite el de
Konigsberg-, de ellas podria derivarse tan solo una maxima, esto es, un principio
subjetivo por el que orientar la conducta, o, tal vez, una prescripcion —a saber, un
imperativo hipotético o condicionado-, pero jamas una ley ni «un principio objetivo
que nos obligue a obrar».?° Una maxima (Maxime) o una prescripcion (Vorschrift)
como estas podrian obtenerse a partir de una reflexion como la que sigue. Siendo

29 |bidem, 425, pp. 47-48 (trad.: p. 79).

127

I Ensayo



128

el ser humano en ultimo término un fin para la accion —y no meramente un medio-,
al tratarse de un ser interdependiente y ecodependiente, esto es, al depender su
bienestar de la salud de los ecosistemas en los que se inscribe y de los que ob-
tiene lo necesario para su supervivencia, le corresponde cuidar de siy de sus se-
mejantes a través de la preservacion de aquellos. De ahi que ya en sus Lecciones
de ética Kant insistiera en que los deberes para con los animales —e incluso para
con los seres inanimados- «no representan sino deberes indirectos para con la
humanidad».2°

Llegados a este punto, cabe preguntarse: ¢,qué es lo que tenemos los seres hu-
manos que nos convierte en un fin para la accion? Es decir, ¢,qué es lo que hace
de nosotros la Unica sede de valor moral? Hasta cierto punto, la respuesta de Kant
es elusiva: lo que hace de nosotros un valor absoluto es la dignidad de la que es-
tamos imbuidos, es decir, el respeto del que somos merecedores. En efecto, la
dignidad (Wiirdigkeit) y el respeto (Achtung), aparte de ser conceptos centrales
de la filosofia moral kantiana, también funcionan a menudo como piedras angula-
res de la moralidad contemporanea -téngase presente, por ejemplo, el preambulo
de la Declaracion Universal de los Derechos Humanos-. Sin embargo, estos no
deben ser asumidos en ningun caso como conceptos autorreferenciales, puesto
que no se explican por si mismos. Si el ser humano posee dignidad y esta lo con-
vierte en un valor moral absoluto, hemos de saber qué es lo que lo hace digno.
Esto es, ¢por qué los seres humanos debemos tratarnos entre nosotros y para
con nosotros mismos como fines para la accion y, sin embargo, podemos instru-
mentalizar a los seres vivos no humanos y a los factores abidticos que interactuan
con la vida? La razon de nuestra dignidad, segun Kant, esta en la configuracion
de nuestra personalidad (Persénlichkeit), esto es, en la libertad (Freiheit) e inde-
pendencia (Unabhdngigkeit) de nuestra voluntad respecto de la causalidad de la
naturaleza fenomeénica. El respeto que nos debemos unos a otros, asi como la
dignidad que hace de nosotros el «reino de los fines», emanan de nuestra propia
condicion de agentes morales capaces de autodeterminarnos para la accion. En
la Critica de la razon prdctica, Kant lo expresa en los siguientes términos:

iDeber! [...] ¢cual es ese origen digno de ti?, dénde se halla esa raiz de tu noble linaje
[...] de la cual desciende la condicion indispensable del valor que unicamente los seres
humanos pueden darse a si mismos? [...] No se trata de ninguna otra cosa que no sea
la personalidad [Persénlichkeit] (esto es, la libertad [Freiheit] e independencia [Unab-

% Immanuel Kant, Lecciones de ética, Critica, Barcelona, 1988, p. 287.



hdngigkeit] respecto del mecanismo de toda naturaleza), considerada ciertamente como
una capacidad caracteristica de un ser que se halla sometido a leyes practicas puras
proporcionadas por su propia razon [...].3

Como vemos, si la personalidad moral de los seres humanos es lo que nos con-
fiere dignidad, el respeto de esta dignidad —-seguin Kant- es lo que hace de noso-
tros la unica sede de valor moral. Sin embargo, creemos que bajo este
razonamiento se oculta una imprecision. En verdad, que los seres humanos sea-
mos sede de la moralidad no significa que por ello debamos ser también sede de
valor moral ni, sobre todo, que nos corresponda ser la Unica sede de este. Notese
que no estamos cuestionando que los humanos podamos ser valores morales ab-
solutos, sino tan solo que la dignidad que segun Kant nos corresponde se nos
deba adjudicar meramente porque seamos personalidades morales. Que las per-
sonas seamos «miembros legisladores de un reino ético, posible a través de la li-
bertad»,®? no nos conduce de manera inmediata y exclusiva a ser reconocidos
como sedes de valor. Toda dignidad —como la que debemos a los integrantes del
género humano- es alumbrada por la voluntad pura, si, pero no es cierto que nos
corresponda Unicamente a nosotros por el mero hecho de que nuestra voluntad
sea capaz de determinarse libre y autbnomamente.

Aunque no desde la perspectiva de una ética formal, Jorge Riechmann ha incidido
en esto enérgicamente: «Los seres humanos no somos la unica sede de valor, o
las Unicas criaturas agraciadas con una singular propiedad llamada dignidad» .3
De hecho, segun lo creemos nosotros, la dignidad

no es un atributo que les corresponda tan solo a | L@ dignidad no es un

atributo que les
corresponda tan solo a
los seres con capacidad
moral

los seres con capacidad moral, sino la forma
misma -sin mezcla de contenido o materia- que
subyace en el imperativo categérico como fruto de
una voluntad pura, que por ello mismo no puede
sino ser una buena voluntad. Debe ser la forma de la ley moral, a través de su for-
mulacién en un imperativo categorico, la que nos indique quién ha de tener digni-
dad, y no la capacidad moral de un agente racional. Un imperativo como este
deberia rezar mas o menos como sigue: «obra de tal modo que te relaciones con
la totalidad, tanto en lo que a ti respecta como en lo que atane al resto de los seres
que la integran, como si esta fuera un fin al mismo tiempo y nunca solamente

31 Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 154-155, op. cit., pp. 139-140 (trad.: p. 182).
82 |bidem, A 147, p. 134 (trad.: 176).
% Jorge Riechmann, op. cit., 2016, p. 28.

129

I Ensayo



130

como un medio». Paraddjicamente, la esencia de esta formula no se encuentra
muy alejada de las propuestas kantianas. «Obra de tal modo que la maxima de tu
voluntad siempre pueda valer al mismo tiempo como principio de una legislacion
universal» —escribia Kant en la Critica de la razén prdctica-,** a lo que nosotros,
como depuracion formal, anadimos: «pero no solo con respecto a los seres mora-
les, sino en el sentido de una auténtica legislacion universal, esto es, en sentido
holistico». Las multiples conexiones de esta formulacion con la teoria gaia organica
de Carlos de Castro y con la simbioética de Jorge Riechmann son evidentes. Para
la casuistica, que por razones de proposito y espacio no podemos desarrollar aqui,
remitimos a sus obras previamente referidas.

En su reflexion 7886, Immanuel Kant anotaba: «la servidumbre es la muerte de la
personay, sin embargo, es la vida del animal».3® Asimismo, en el renombrado co-
lofén de su Critica de la razdn prdctica se referia a la admiracion que le producia
contemplar el titilante firmamento. Atrapado en la drbita moderna de los objetos
galileanos, Kant fue incapaz de comprender el sentido moral de la vida en toda su
amplitud y ecodependencia. Trescientos anos después de su nacimiento, va
siendo hora ya de que también el gran pensador de Konigsberg rebaje la solem-
nidad de su filosofia moral hasta el nivel mas que terrenal de los desafios del Siglo
de la Gran Prueba.

Raul Garrobo Robles es profesor de filosofia y humanidades.

% Immanuel Kant, Kritik der praktischen Vernunft, A 54, op. cit., p. 53 (trad.: p. 97).
% Citado por Joaquin Abellan en la introduccion al opusculo de Immanuel Kant Sobre la paz perpetua, Tecnos,
Madrid, 2001, p. XXVIII.



